
- 1 / 5 -

Régimes d’historicité, panacée
contre les chagrins d’école ?
Par Frédéric Abécassis. Le 23 novembre 2009

Ce livre trouve son origine dans un séminaire, tenu en 2000-2002 à l’Institut d’histoire du temps
présent et au Centre d’histoire culturelle des sociétés contemporaines de l’Université de

Versailles-Saint-Quentin-en-Yvelines. La complicité des trois historiens qui l’ont impulsé et leur
complémentarité — ils ont déjà à leur actif plusieurs publications communes — relève de
l’implicite : c’est au lecteur qu’ils ont laissé la tâche de reconstituer la logique de l’organisation
d’un ouvrage un peu difficile d’accès, rapidement ouvert par un avant-propos qui reste trop allusif
pour le lecteur profane. Mais l’absence de points d’appui à la lecture n’est en rien un défaut
d’implication ni même de construction : chacun des trois auteurs livre un texte personnel dans les
trois premières parties de l’ouvrage. Christian Delacroix anime ainsi une première partie consacrée
à la généalogie de la notion de régime d’historicité. À la croisée de l’histoire et de l’anthropologie,
la notion à caractère programmatique forgée par François Hartog et Gérard Lenclud en 1993 n’a,
aux yeux de ses auteurs, qu’une valeur heuristique : elle permet de comparer l’incomparable, de
dépasser les oppositions tranchées entre structure et événement, entre sociétés « chaudes », qui font
de l’histoire le principe moteur de leur développement, et « froides », qui s’efforceraient de
demeurer imperméables au changement. Toutes les sociétés sont inscrites dans l’histoire et ont
conscience de leur historicité, mais toutes ne développent pas la même pensée du mouvement
historique. La notion est au confluent de deux autres pôles de référence : les travaux relevant de
l’herméneutique de la conscience historique, notamment ceux de Paul Ricœur et de Reinhart
Kosselek, et les travaux sur la mémoire, auxquels Pierre Nora a ouvert la voie. Daniel Creutz
réintroduit dans cette généalogie la figure, négligée en France, de Johann Gustav Droysen, dont les
cours sur la théorie de l’histoire, professés entre 1857 et 1882, ont été récemment édités et traduits
; Catherine Darbo-Peschanski souligne, en proposant une périodisation fine des historicités de la
Grèce antique, l’apport de l’école d’anthropologie historique illustrée par Jean-Pierre Vernant.

François Dosse, à la suite de Jochen Hook, insiste tout particulièrement sur « le moment Kosellek
», dans une deuxième partie qui mesure la contribution de l’historien allemand disparu en 2006 à la
théorie de l’histoire, et qui est aussi l’occasion de lui rendre hommage en publiant un texte inédit.
L’analyse qu’il livre, dans ce texte posthume, des réformes prussiennes concernant la famille à un
moment charnière entre la société d’ordres et la société industrielle libérale est emblématique de la
tension croissante entre « espace d’expérience » et « horizon d’attente », constitutive à ses yeux de
la modernité et de l’ouverture d’un temps propre à l’histoire. Le récit de la mise en application de
l’Allgemeines Landrecht entre 1894 et 1848 et des mutations du droit de la domesticité au cours de
cette période donne corps à une histoire sociale qui met en avant les stratégies des différents

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/regimes-historicite-panacee-contre-les-chagrins-ecole/
https://www.espacestemps.net/articles/regimes-historicite-panacee-contre-les-chagrins-ecole/


- 2 / 5 -

acteurs, État et tenants de l’ancien ordre — propriétaires terriens, maîtres de corporations,
marchands  pour assurer leur domination sur les couches inférieures de la société. La narration,
échappant au récit linéaire de l’unification du droit et de la désagrégation de la famille comme à
celui de la stricte perpétuation d’une domination, peut ainsi se déployer selon une multiplicité de
temporalités et d’échelles d’observation, actualisant en permanence et selon les points de vue, « les
structures du quotidien » et l’univers des possibles.

Patrick Garcia tente quant à lui de mettre à l’épreuve, à partir d’un corpus de discours des

présidents de la Ve République sur l’histoire, l’hypothèse d’un changement de régime d’historicité
du « futurisme » au « présentisme » avancée par François Hartog. La troisième partie de l’ouvrage,
« Un nouveau régime d’historicité ? », s’ouvre par un entretien plus récent (septembre 2008) avec
celui qui a été l’un des inventeurs et promoteurs de la notion. Soumis aux questions du trio « DDG
», François Hartog précise le sens de cette hypothèse du présentisme, tandis que les autres
contributions du chapitre attestent de la fécondité d’une prise en compte, dans l’enquête historique,
des différentes formes d’expérience de la temporalité des sociétés humaines interrogées à partir de
notre présent : découverte, avec Thomas Paine, d’autres voies possibles pour l’économie politique,
posées dès la Révolution française (Yannick Bosc) ; pistes de relecture pour une histoire de la

philosophie aux 17e et 18e siècles, qui reconsidérerait les limites de la discipline, ses frontières avec
la littérature et le statut social ou professionnel du philosophe (Stéphane Van Damme) ; «
dilemmes d’une mémoire européenne » (Henri Rousso) prise entre d’un côté « les illusions de la
table rase et la construction d’une mémoire artificielle, sans fondements historiques réels, et, de
l’autre, la rumination d’un passé mortifère où dominent encore les passions nationales » (p. 220).

Dans une quatrième et dernière partie, intitulée « transversalités disciplinaires », les trois historiens
convoquent d’autres approches en sciences humaines : psychanalyse (Marie-Odile Godard),
linguistique (Pascal Michon), sciences politiques (Enzo Traverso), anthropologie (Philippe Simay)
et géographie (Jean-Marc Besse) pour tenter d’étayer la thèse qui traverse l’ouvrage : celle d’un «
tournant historique » (p. 7) affectant l’ensemble des sciences humaines, marquées par « une
nouvelle sensibilité théorique plus attentive à la dimension temporelle des phénomènes ». Ces
disciplines, affectées par une nouvelle perception sociale du temps apparue dans les années 1980,
seraient condamnées à « répondre aux défis d’un temps désorienté qui conjuguerait, dans une
combinatoire inédite et difficile à décrypter, opacité du passé et crise de l’avenir, installant en place
centrale un présent monstre, en charge de toutes les fonctionnalités existentielles jusqu’alors
approximativement réparties entre passé “donneur de leçons” » et futur “boussole pour le présent”
» (p. 7).

Un très bel inédit de Paul Ricœur ouvre le volume. Comme en prélude à la généalogie de la notion
d’historicité, il pose d’emblée le lien intime entre la mort et l’histoire comme discipline : «
L’histoire est cette science pour laquelle sont déjà morts ceux qui ont produit ou subi les
événements passés » (p. 14). Renversant la relation, il pose l’opération historiographique comme «
l’équivalent scripturaire du rite social de la mise au tombeau » (p. 19), ce geste de sépulture qui,
disait Michel de Certeau, assigne sa place au mort, « exorcise le mort en l’introduisant dans le
discours » mais, du même coup, ouvre l’espace des possibles et le libère pour les vivants. On
mesure toute la fécondité épistémologique de la proposition : si le présentisme peut trouver son
symptôme dans la maladie d’Alzheimer, qui est moins la perte de la mémoire que la perte de la
capacité à construire un récit (p. 146), s’il désigne « la tyrannie de la mémoire », la tendance au
ressassement, l’inflation des commémorations, s’il fait enfin de la mémoire une ressource politique
parmi d’autres — et parfois à défaut d’autre — il est aussi ce qui permet de fonder l’histoire, et



- 3 / 5 -

avec elle les autres sciences humaines, sur la distance nécessaire à l’objet d’étude. À l’instar de
Kosellek, l’ouvrage milite pour « une histoire source d’inspiration pour l’action et pour penser le
devenir de l’humanité à partir d’un passé envisagé comme à jamais coupé du présent par une
discontinuité infranchissable » (p. 125). Si l’on suit bien la pensée de ses auteurs, c’est peut-être
autour de cette notion de discontinuité que l’ouvrage suggère d’ancrer une épistémologie des
sciences humaines en accord avec ce nouveau régime d’historicité.

Discontinuité entre le langage et ses référents : c’est ce que suggère la relecture proposée par
Pascal Michon de la théorie du langage de Benveniste. Véritable démiurge du social, le langage
n’entretient pas avec la société une relation d’emboîtement, au sens où il serait une des institutions
de cette société, permettant de communiquer ; pas plus que du point de vue de la langue, l’individu
et la société ne doivent être opposés. Par son pouvoir d’effectuation, le langage produit la société
tout autant que le sujet. Ce postulat de « l’universalité de la subjectivation dans le langage » permet
un lien fécond « entre l’universalité du langage et l’historicité des êtres humains » (p. 254) : «
Chaque acte de langage est une action sociale par laquelle se réinventent sans cesse les relations
entre les hommes et donc le sujet » (p. 252).

Discontinuité de l’espace, en tension permanente et pour chaque être humain entre sa « base » et un
horizon, « une ouverture de l’espace grâce à laquelle le monde émerge au dessus des choses, pour
ainsi dire » (p. 291) : de la même façon que l’historicité désigne à la fois un régime
historiographique et une expérience sociale du temps qui serait sous-jacente à cette production, la
notion de géographicité explorée par Jean-Marc Besse peut aussi bien désigner ce qui est digne
d’être étudié en géographie et le rapport ontologique de l’homme à la terre, déclinable sous toutes
ses formes — et notamment ses formes d’organisation sociale. Il substitue ainsi aux chorèmes
d’une géographie surplombante une série d’universaux de l’observation participante : l’ici et le là-
bas, le dedans et le dehors, l’orientation de l’espace et la valeur qui lui est conférée, ou enfin sa
dimension.

Discontinuité de l’altérité, et multiplicité des formes de rationalité qui sont au principe même de
l’enquête ethnographique : la notion de régimes d’historicité, c’est ce changement de repère
nécessaire, qui permet, nous dit Philippe Simay, de penser l’altérité de la tradition sans la
subordonner à nos attentes de sens ni se poser vis-à-vis d’elle en pure empathie : « Reconnaître
l’altérité de la tradition consiste plutôt à se mettre à l’écoute de la pluralité des voix qui la
constituent : la voix des autres, dont les demandes sont parfois inaudibles parce qu’elles sont
occultées au sein d’un processus de transmission sélectif (censure, contrainte matérielle, amnésie
collective, etc.) » (p. 282) Manière de faire, comme le rappelle Paul Ricœur dans sa contribution
d’ouverture, que « les morts historiques seront évoqués comme ceux qui furent les vivants
d’autrefois » (p. 15).

Cette discontinuité, c’est enfin celle du traumatisme de l’événement. Deux contributions abordent,
sur des registres différents, les problèmes de l’historicisation de l’innommable. Enzo Traverso
revient sur la correspondance, nouée en 1987, entre Martin Broszat et Saül Friedländer sur la
question de savoir si l’on peut contextualiser le nazisme au lieu de simplement l’enfermer dans une
condamnation morale et politique, si l’on peut considérer la période nazie autrement qu’à partir de
son aboutissement, l’extermination des juifs, sans pour autant déboucher sur une vision
compréhensive ou justificatrice du passé. Marie-Odile Godard évoque aussi le génocide des Tutsi,
et aborde le problème de l’inscription psychique de l’événement, de la démultiplication de ses
effets au fil du temps et des générations. L’une et l’autre communication insistent sur le caractère
indépassable du traumatisme. Si les tendances à une relecture apologétique du passé nazi sont



- 4 / 5 -

restées ultra-minoritaires en Allemagne, l’école historique initiée par Martin Broszat centrée sur la
vie quotidienne des Allemands pendant la Seconde guerre mondiale n’en a pas pour autant réussi à
dégager la période nazie de l’ombre d’Auschwitz : les travaux de Saül Friedländer ont d’ailleurs
montré que « “l’ignorance allemande sur le sort des juifs pendant les années de guerre” ne serait
qu’une “construction mythique d’après-guerre” » (p. 266). De fait, deux horizons durablement
disjoints, résumés par les mots d’Ulrich Herbert, marquent l’historiographie du génocide des juifs :
« “des crimes sans victimes, des victimes sans crime”. […] D’un côté une machine exterminatrice
impersonnelle, avec des victimes complètement anonymes ; de l’autre, des victimes déconnectées
du processus de leur anéantissement » (p. 269). Cette double cécité qui caractériserait d’un côté les
historiens allemands et de l’autre les historiens juifs (mais quid des autres ?) renvoie à l’extériorité
par rapport au sujet qui, pour la psychanalyse, définit l’événement. Pour tous les rescapés, nous dit
Marie-Odile Godard, le traumatisme se conjugue au présent : « Le temps est comme arrêté,
suspendu, à cet instant qui revient » (p. 238). La cure psychanalytique ne supprime ni n’estompe le
traumatisme. Elle permet le transfert qui demeurait, pour Freud, « le principal moyen d’enrayer la
compulsion de répétition et de la transformer en une raison de se souvenir » (p. 239).

C’est peut-être à partir de cette question de transfert, entendue aussi au sens de transmission, qu’il
convient, pour conclure, de s’interroger sur la portée de l’ouvrage. Pour que celui-ci s’opère, la
narration suppose la présence et l’implication d’un destinataire. « Ce renfermement sur le
présentisme est-il bien devenu le cadre indépassable de notre historicité ? » se demandent les
auteurs dans l’avant-propos, écrit quelques semaines avant qu’un grand mouvement de contestation
n’embrase l’Université française et n’en révèle toutes les inquiétudes, notamment dans les filières
de sciences humaines. On sait le rôle que les trois auteurs ont joué dans la défense, auprès du
ministère de l’Éducation, d’une formation des enseignants d’histoire et de géographie qui intègre
une dimension réflexive et épistémologique. La réflexion impulsée dans cet ouvrage se développe
dans un contexte où les sciences humaines ont perdu le rôle de « boussole pour le futur » qu’elles
avaient pu jouer à l’époque où de grands paradigmes — le fonctionnalisme, le marxisme, le
structuralisme —avaient une forte valeur structurante, dans un contexte où elles seront en
permanence tenues de répondre de leur légitimité et de leur utilité sociale. « Si nous sommes entrés
dans un régime présentiste, quelle histoire ne peut-on plus faire, et du même coup, quelle histoire
pourrait-on faire ? » (p. 142). C’est en ce sens qu’il faut peut-être aussi entendre la vertu que prête
François Hartog au régime d’historicité : « Il aide à travailler » (p. —149).

Daniel Pennac, dans un petit essai revenant sur sa scolarité difficile, Chagrin d’école, paru en
2007, relève à quel point l’avenir, dont il ignorait dans sa jeunesse à quel point la tête des
professeurs était « saturée », est devenu une « étrange menace » aux yeux de nos lycéens depuis
une trentaine d’années. Face à une époque où « l’avenir lui-même [est] réputé sans avenir », il
suggère d’installer résolument nos élèves « dans l’indicatif présent de notre cours ». Si, dans ce «
présent d’incarnation », « les maux de grammaire se soignent par la grammaire, les fautes
d’orthographe par l’exercice de l’orthographe », gageons que les maux de l’histoire peuvent aussi
se soigner par la pratique de l’histoire. « Seulement, » met-il en garde, « pour que la connaissance
ait une chance de s’incarner dans le présent d’un cours, il faut cesser d’y brandir le passé comme
une honte et l’avenir comme un châtiment ». Les sciences humaines, par l’exercice pratique et
régulier de la prise de distance, pourront-elles nous aider à (re)trouver le sens de notre historicité ?

Christian Delacroix, François Dosse et Patrick Garcia (dir.), Historicités, Paris, Découverte, 2009.

http://www.editionsladecouverte.fr/catalogue/index-Historicites-9782707156792.html
http://www.editionsladecouverte.fr/


- 5 / 5 -

Bibliographie

Daniel Pennac, Chagrin d’école, Paris, Gallimard, 2007.

Article mis en ligne le lundi 23 novembre 2009 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Frédéric Abécassis, »Régimes d’historicité, panacée contre les chagrins d’école ? », EspacesTemps.net,
Publications, 23.11.2009
https://www.espacestemps.net/articles/regimes-historicite-panacee-contre-les-chagrins-ecole/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	Régimes d’historicité, panacée contre les chagrins d’école ?


