Par André Ourednik. Le 16 octobre 2008

Il le fait quand méme. Il a parfaitement intériorisé les liens entre la pollution atmosphérique et
les maladies respiratoires, entre I’ épuisement des ressources non-renouvel ables et le réchauffement
climatique... maisil lefait. Il démarre, roule, éprouve un étrange plaisir arouler sur cette route qui
défile devant ses yeux comme un économiseur d écran 3, et il n'y pense méme pas : les liens
systémiques intériorisés restent muets le temps de passer de A aB, car le déplacement sefait ainsi :
en voiture.

Sloterdijk parlerait de la victoire d’ une raison cynique maisy a-t-il raison, ici ?

proposait une autre piste pour expliquer I’évident hiatus entre la réflexivité
pragmatique et les actes effectifs de millions de conducteurs de par le monde : celle-ci serait a
chercher plutét dans ce phénoméne que Spinoza appelait le « conatus, par lequel chague chose
s efforce de persévérer dans son étre (conatus quo unaquoeque res in suo esse perseverare
conatur) » (Ethica 3, 6).

La narration philosophique occidentale fait remonter la notion du conatus jusqu’ a la ???? grecque
et trouve, comme celle-ci, sa traduction alemande alafois dans le Trieb et dans le Sreben. D’un
coté de cette bifurcation traductologique, nous avons un mouvement de désir en direction d’'une
chose, ¢’ est-a-dire, précédé par son objet. Ce coté est celui du Streben (appétit, aspiration a, effort
de), sens dominant de la ???? chez les stoiques. De I’ autre, nous avons le Trieb (pulsion), qui
S assimile au contraire a un désir aveugle de propagation de I’ intérieur vers |’ extérieur dont I’ objet,
S'il y en a, ne se concrétise qu’ en un deuxiéme temps. Dans lalogique du Trieb, une chose ou une
action n’est ainsi poursuivie que si sa structure lui permet de fonctionner comme objet du conatus,
lui-méme inhérent au sujet. C’est sous cette forme que I’ on retrouve la ???? chez Hobbesl, plus
tard, mais surtout chez Spinoza, pour qui le conatus ? portant, cette fois, porte bien son nom ? n’ est
rien d’ autre que I’ essence de la chose qu’il anime?, ¢’ est-a-dire, cette chose-méme. Le panthéisme
matérialiste de Spinoza a dans ce contexte |’ énorme avantage de permettre au conatus de traverser
indistinctement les choses humaines et non-humaines:. C’ est d ailleurs le méme conatus spinozien
gue I’on retrouve dans « |’ élan vital » de Bergson, puis de Deleuze, ainsi que dans la Volonté de
Puissance/Pouvoir de Nietzsche et, bien sir, dans le Trieb de la psychanalyse. Pour pousser la
narration un peu plus loin, nous pouvons résoudre |’ opposition entre Streben et Trieb, pour
retrouver |’ intentionnalité des phénoménol ogues qui rend compte de la co-émergence du sujet et de
I’ objet du conatus, méme si ce dernier perd a nouveau son nhom. Le monde, de ce point de vue,
apparait comme |’ entrelacement d’ une multitude de conatus qui reconfigure sans cesse des sujets

-1/6-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/
http://www.geog.umn.edu/people/facExp.php'UID=braun038
http://conference.ecole-doctorale-geographie.ch/article.php'id_article=4

et objets nouveaux.

Cette version de la narration est sans doute lapidaire mais nous voila préts alalier au probleme de
la conduite automobile compulsive. Faisons cela.

De Spinoza, nous retenons que le conatus traverse indistinctement I’ humain et le non-humain, et
(vu qu'il peut, a lui seul, constituer aussi I’ essence d’'un sujet) n’importe quel sous-ensemble
découpé dans le super-ensemble Monde peut donc étre lui aussi considéré comme un sujet
intentionnel complet, pour le peu qu’il soit traversé par un conatus clairement identifiable.

La voiture, par exemple, peut étre congue en termes d’ une continuité entre un étre humain et un
systéeme de propagation de I’ ensemble de ses gestes, possédant |’ aptitude d’ un mouvement rapide
vers |’avant, modulé par des changements de directions. Cela, et I’ occasionnel bruit de klaxon,
constituent un systeme intentionnel qui émerge en tant que nouveau sujet de la route. De par la
définition du conatus, ce sujet, comme tout autre, vise uniquement a persévérer dans ce qu'il est,
c'est-a-dire, arouler. Non pas parce que c’est ce qu'il voudrait tout particuliérement mais parce
gue c’est tout ce qu’il peut vouloir et, vu que « nulle chose ne peut étre détruite, sinon par une
cause extérieure » (3, prop. 4), savolonté se propage. Ainsi, des le premier cours d auto-école, une
symbiose a lieu : I’ére du conducteur entame sa transfiguration en homme-voiture, habité d’'un
conatus de roulement, d’un désir de toujours d’ avantage de route, par ailleurs transmissibleb.
Renoncer ala symbiose serait s adonner a des désirs « quae Corporis agendi potentiam minuunt »,
C est-a-dire, qui diminuent le pouvoir d action du corps (3, prop. 13). De par le conatus qui habite
toute chose, y compris |’ homme-voiture, un tel renoncement ne peut avoir lieu.

Pourtant, on souhaiterait qu’'il ait lieu. Au nom du développement durable, peut-étre, ou
simplement au nom d’ une qualité de vie immédiate de milliers d’ usagers urbains. D’ une maniere
ou d une autre, il doit bien étre possible d'y parvenir.

La maniere fausse et inadéquate, a laquelle nous reviendrons lorsqu’il sera question du miel,
consisterait a chercher a mettre fin au conatus d’un homme-voiture, dans une logique de négation
ou du changement par la rupture. Une telle démarche n’est vouée gu’ a rencontrer la haine, par
corollaire de ce qui précede. Car si I’ esprit, traversé du conatus, est attiré par ce qui augmente le
pouvoir d’'action de son corps, il « a del’aversion aimaginer ce qui diminue ou contrarie sa
puissance et celle du corps »6. La rhétorique des contraintes « liberticides » trouve en cette
aversion inhérente al’ esprit une prise bien trop facile, a la portée méme des rédacteurs de revues
automobiles et des tribuns populistes de droite.

Trois meilleures options existent pour permettre a I’ ére humain d’ étre plus adéquat avec son
monde : celle du dépassement, celle du transfert et celle de la transfiguration.

Trois formes affirmatives d’une vie plus adéquate.

L’ option du dépassement est la plus difficile des trois. Elle consiste, comme son nom le trahit, a
vivre I’ abandon du véhicule comme une accrétion de la liberté individuelle. Cela en s élancant au-
dela de la simple connaissance des effets globaux du trafic privé pour devenir soi-méme un
véritable soi-globe, traversé d’ un conatus unique, porté vers la perséveération du Monde. |l s agit
donc d’une forme d’ extase ou d'inflation du soi (selon si I’ humain se dissout dans le Monde ou, au
contraire, |’ absorbe), a I’'issue d’ une affirmation absolue de tout ce qui est. En principe, seul le

-2/6-



surhumain de Nietzsche est en mesure de I’ accomplir.

Le transfert du conatus de I’homme-voiture est nettement plus accessible. Il consiste & mettre en
coprésence deux objets suffisamment similaires pour permettre au conatus de glisser de I’un a
I"autre. Cette méthode a été efficacement implémentée sous la forme d’'une « Voie Spécialisée
Partagée », dans la région de Grenoble : cette voie, réservée au bus mais passant par |’ autoroute,
expose chague jour les automobilistes a la vision d’un véhicule de transports publiques qui les
dépasse par ladroite. Le conatus roulant se trouve en cela fortement diminué dans le sentiment de
puissance relative que permet sa forme homme-voiture, qu’il rejette sans regret pour adopter celle
de I”homme-passager-de-bus. Un tel transfert est facilité par la nature expansive du conatus elle-
méme. En effet, si chaque étre aspire a étre plus que ce qu’il n’est, il doit étre nécessairement doté
d’une intuition fondamentale de ne pas étre assez a chaque instant présent. L’ homme-voiture sait
donc, au fond de lui, qu’'il pourrait aussi étre homme-avion, homme-laboratoire-es-transports ou
homme-si ége-de-premiere-classe, tout en ne pouvant espérer étre tout cela alafois. Certains étres
en excluent d’ autres et le conatus, ultimement indifférent quant & son sujet et a son objet, choisit
toujours la premiére forme accessible qui lui donne davantage d’ ampleur. Si elle est bien maitrisée,
elle peut conduire ace que I’ on appelle un transfert modal.

La transfiguration, finalement, est la plus intéressante des trois formes. Elle consiste dans la
mutation de I’homme-voiture en quelque chose de mieux et I’un de ses meilleurs exemples est le
Twike.

. Mis apart la possibilité de rouler,
elle offre ainsi celle de s exercer et cela méme sous forme d’un défi intéressant : en tout temps, en
effet, I’ écran d’ un Twike indique la consommation de courant, que le conducteur cherche aréduire
au minimum, de par la volonté d’' auto-dépassement inhérente a son conatus. Il se voit ainsi engagé
dans une lutte perpétuelle contre sa propre consommation, tout en faisant pleinement partie du
conatus hybride homme-machine et de son roulement rapide. Sans renoncer a étre ce qu’il est,
donc, il rend service a son systéme cardio-vasculaire et aux poumons de milliers de concitoyens.

&

La continuité de I” humain transfiguré face a sa négation mielleuse.

Nous le voyons, I’ énorme avantage du dépassement, du transfert et de la transfiguration est gu'ils
sont tous les trois inhérents au conatus de n’importe quel sujet et gu’ils peuvent donc constituer les
opérateurs d' un changement non-contraint. Car le changement qu’ils permettent ne consiste pas en
une rupture ou en une négation d'un processus existant mais en |’inscription du méme processus
dans un contexte plus vaste qui en modifie la lecture et par cela également I’ évolution. C'est en
cela que se dessine un autre récit, dont le protagoniste est conservé mais dont I’issue s annonce
plus propice, pour lui-méme et pour les figurants.

Mais c'est justement la conservation du protagoniste qui nous améne au probléme du récit
concurrent du miel. Pas de n’importe quel miel, bien sir, mais de celui dont Jean-Baptiste
compl était son régime de sauterelles, selon les mots suivantsde Marc 1 :6 :

« Jean parut, baptisant dans le désert, et préchant le baptéme de repentance, pour la
rémission des péchés.

-3/6-


http://www.twike.com/
http://www.twike.com/

Tout le pays de Judée et tous les habitants de Jérusalem se rendaient auprés de lui ;
et, confessant leurs péchés, ils se faisaient baptiser par Iui dans le fleuve du Jourdain.

Jean avait un vétement de poils de chameau, et une ceinture de cuir autour des reins.
Il se nourrissait de sauterelles et de miel sauvage.

Il préchait, disant : Il vient aprés moi celui qui est plus puissant que moi, et je ne suis
pas digne de délier, en me baissant, la courroie de ses souliers. »

On se tromperait en voyant dans ce miel un caprice gourmand de I’ ermite. Le miel n'est ici, bien
au contraire, que trop cohérent avec les sauterelles et la peau de chameau. |1 est cohérent, de méme,
avec le baptéme en plein air dans le Jourdain. Ce qui rassemble toutes ces choses concerne deux
aspects : leur impureté du point de vue du Lévitique, et leur pureté du point de vue des premiers
chrétiens dont Jean fait partie/. Cette distinction constitue un point de bifurcation théologique
majeur dont I'intérét, pour nous, est de remarquer que la pureté d’ une chose ne peut étre garantie,
d’un c6té, que par la stricte séparation des genres ou par un procédé humain de purification (lors de
la confection de vasques de baptéme, par exemple), alors que de |’ autre ¢’ est I absence de I’ humain
qui permet a une chose de rester pure. Le miel sauvage, par exemple, est impur selon I’ ancienne
tradition, dans la mesure ou les corps des abeilles peuvent y étre mélés. Méme cas pour le
chameau, qui rumine mais n’a pas la corne fendue. C’ est le mélange des catégories du vivant qui
géne. Du point de vue chrétien, par contre, ¢’ est un autre mélange qui pose probléme : celui des
choses relevant du monde de la nature et de celui des choses humaines. Les premieres, comme le
miel sauvage et le chameau, se situent du cété du pur, du produit brut issu de Dieu en personne.
L es deuxiémes, choses humaines, sont impures car imprégnees du péché humain.

Et la se situe lafaille du dépassement, du transfert, et de la transfiguration de |’ automobile. Car du
point de vue de Jean-Baptiste, illustré par son régime de miel, aucun de ces opérateurs ne permet a
un conatus de s extraire du mal : pour le peu que ce soient des désirs et des aspirations humains
gu'il incarne, il reste mauvais. Sa négation seule demeure donc une solution valide de ce point de
vue, car ce n’'est qu’ en réduisant les degrés de liberté humains que I’ on peut préserver la nature,
distincte de I’homme et de ses désirs. La continuité du conatus, qui traverse sans autres les degrés
ontologiques de la chose, de I’ outil, de I’animal, de I’humain et du divin est remplacée par une
discontinuité radicale ou I’humain et son outil se retrouve dans la catégorie de I'ignoble, & moins
gu’il ne renonce a soi-méme. Seulement alors, cet objet métaphysique que d’ aucuns appellent «
environnement » peut acqueérir |’ ascétique pureté du miel de Jean-Baptiste.

Force est de constater que ce miel conserve encore aujourd’ hui son aspect attractif et collant. En
effet, une bonne partie de la narration environnementaliste s’ est malheureusement vue empétrée
dans sa masse, convergeant vers des chutes misanthropiques ouvertement déclarées. Pour
s'acheminer vers ces dernieres, I’histoire de |I’humanité trouverait sa véritable trame dans
n’importe quelle forme de réduction progressive de « I'impact » sur le domaine de la « nature ».
Ces narrations sont entiérement nourries de la pureté des choses non-touchées par I’homme et
S articulent a de nombreux autres récits tout aussi mielleux, comme celui du bon sauvage, de la
supériorité des médecines dites « naturelles », de I’avantage de la cueillette/chasse sur
I” agriculture, du bonheur de la lutte quotidienne pour la survie, voire méme (car I’on n’en est pas a

-4/6-



un paradoxe pres) de I’anthropisation juridique des animaux qualifiée, dans ce cas précis
seulement, de progrés : des récits d’ autant plus mystiques qu’ils habitent souvent cette étrange
caverne topologique qui lie |’ extréme gauche et I’ extréme droite. Car chacun trouve son bonheur
dans ce miel, serait-ce dans la restauration des modéles de famille archaiques ou dans le sacrifice
de I’individu pour le bien du Monde. Du c6té de la voiture, nous avons évidemment affaire a un
objet mauvais, dont le mal ne saurait étre extrait par les moyens cités plus haut mais demande a
étre purifié par le feu, ou trouver, du moins, sarédemption dans |’ ascése de I’ immobilisme.

Fort heureusement, tout le monde ne mange pas de ce miel-la. Des projets absouts du ressentiment
de I’humain contre son propre conatus existent et sont inventés chague jour, ainsi que nous |’ avons
montré. L’ extase, la Voie spécialisée partagée, ou le Twike constituent autant d’ autres douceurs
vers lesquelles il est possible d orienter I’ homme-voiture sans recourir au sacrifice humain. Dieu
lui-méme en sera reconnaissant, ¢’ est possible, mais ce qui est sir, ¢’est que le récit d un monde
différent, mais ayant un conatus humain pour protagoniste et trame, peut étre conté. Quod erat
demonstrandum.

[lustrations : lvom, Twike, What's It Like', 24.11.2007, (licence ).

Note

Hobbes définit hormé par « the small beginnings of Motion, within the body of Man, before they
appear invisible actions » (Leviathan 1, 6).

« Conatus, quo unaquoeque res in suo esse perseverare conatur, nihil est praeter ipsiusrei actualem
essentiam » (Ethica 3, 6).

Cf. Ethica 3, Praefatio. Spinoza dépasse, de méme, la distinction esprit/matiére (Ethica 3, Propositio 2,
Scholium) qui persiste dans une tradition de pensée cartésienne, au point de rendre fastidieux, méme
aujourd’ hui, de nombreux débats dans les sciences sociales de langue francaise.

Un avant-goQt de ce modéle peut par ailleurs étre trouvé chez Leibniz, pour qui le conatus prend la
forme d’ une tension intermonadique généralisée, portée par e phénomeéne de la mémoire dans le monde
temporalisé. C'est également ici que s ouvre un indéterminé dans lequel pourra s'insérer la suite de
notre raisonnement.

« Si donc la nature d'un corps extérieur est semblable a celle de notre Corps, I’idée du corps extérieur
gue nous imaginons, enveloppera une affection de notre Corps semblable a celle du corps extérieur ; e,
conséguemment, si nous imaginons quelqu’ un de semblable a nous affecté de quelque affection, cette
imagination enveloppera une affection semblable de notre Corps. Par cela méme donc que nous
imaginons qu’ une chose semblable a nous éprouve quelque affection, nous éprouvons une affection
semblable a la sienne. (S igitur corporis externi natura similis sit naturae nostri corporis, tum idea
corporis externi quod imaginamur affectionem nostri corporis involvet similem affectioni corporis
externi et consequenter si aliquem nobis similem aliquo affectu affectum imaginamur, haec imaginatio
affectionem nostri corporis huic affectui similem exprimet adeoque ex hoc quod rem aliquam nobis
similem aliquo affectu affici imaginamur, simili cumipsa affectu afficimur.) » (Ethica 3, Propositio 27)

« Delasuit quel’Esprit ade |’ aversion aimaginer ce qui diminue ou contrarie sa puissance et celle du
corps (Hic sequitur, quod Mens ea imaginari aversatur quae ipsius & Corporis potentia minuunt, vel
coércent) ». (Ethica 3, Propositio 13, Corrolarium)

Voir Edmondo Lupieri, « Fra Gerusalemme e Roma » in Filoramo Menozzi (a cura di) Storia del
cristianesimo, Laterza, Roma, 1997.

Articlemisen ligne le jeudi 16 octobre 2008 & 00:00 —

-5/6-


http://www.flickr.com/photos/ivom/sets/72157603285586541/
http://creativecommons.org/licenses/by/3.0/
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn3
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn4
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn5
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn6
https://www.espacestemps.net/articles/conatus-et-le-miel-de-jean-baptiste/#bodyftn7

Pour faire référence a cet article :
André Ourednik, »Conatus et le miel de Jean-Baptiste. », EspacesTemps.net, Traverses, 16.10.2008
https://www.espacestemps.net/arti cles/conatus-et-1e-miel -de-j ean-baptiste/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-6/6-



	Espacestemps.net
	Conatus et le miel de Jean-Baptiste.


