Par Augustin Berque. Le 20 June 2018

Dominique Bourg

UNE NOUVELLE
TERRE

Pour une autre
relation au monde

DESCLEE DE BROUWER

Voila un essai ambitieux. Dominique Bourg ne se contente pas de passer en revue les grandes
guestions que pose actuellement I’ état de |’ environnement terrestre, et que I’on ramasse sous le

-1/4-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/une-spiritualite-du-donne-naturel/

terme d’ Anthropocene ; il questionne I’ essence méme de notre civilisation, jusque dans sa
spiritualité — ou son absence de spiritualité. Les six chapitres sont intitulés : 1. L’ Anthropocéne et
le changement de nos modes d’ habitation et de conception de la Terre ; 2. Des dommages
transcendantaux ; 3. Spiritualité, nature et société ; 4. Esprit, Terre et spiritualité ; 5. La modernité
about de souffle ; 6. Vers une société plus respectueuse du donné naturel.

Comme le montrent ces divers titres, Dominique Bourg, auteur connu pour ses nombreux ouvrages
en philosophie de I’ environnement, et professeur ordinaire a la Faculté des Géosciences et de
I”Environnement de I’ Université de Lausanne, n’est pas du bord des climatosceptiques et consorts.
Certains des phénomeénes qu’il rapporte ont méme de quoi faire frémir ; par exemple & propos du
réchauffement climatique : « Avec les cyclones Haiyan aux Philippines (2013), Pam au Vanuatu
(2015) et Irma dans les Antilles (2017), des rafales de vent ont atteint ou dépasse les 340 km/h, et
méme 379 km/h pour le premier, soit une vitesse s approchant de celle du souffle d’ une bombe »

(p. 37).

Bourg ne cache donc pas que ¢’ est |” habitabilité méme de la Terre qui est sérieusement mise en
péril. Il parle en la matiere de « dommages transcendantaux » : « Ces derniers ne concernent plus
la détérioration de tel ou tel aspect de notre environnement, de notre cadre de vie, mais les
conditions méme d’ habitabilité de la Terre, pour le genre humain et les autres especes » (p. 48).
Loin des réves de maitrise que, dans le fil de la modernité, caressent les chantres du
transhumanisme et de la géoingenierie, il écrit : « Les suites non désirées de nos actions, produites
par notre appartenance au systeme Terre, pourraient prendre, avec le développement des
dynamiques de I’ Anthropocéne (climat et autres changements en cours), une tout autre dimension.
(...) Lesinstruments technol ogiques de la maitrise débouchent ainsi sur la perte totale de maitrise »
(p. 48-49).

Effectivement, I’ Anthropocéne, pour Bourg, signifie une rupture historique, un renversement des
certitudes qui furent celles de la modernité : « I’ Anthropocene nous reconduit, sous une forme
certes trés différente, a notre attachement initial a la Terre, alors que la modernité prétendait
pourtant s arracher ala nature » (p. 24). « L’idée méme d’ une maitrise de la nature présuppose une
sorte de face-a-face homme-nature, avec une humanité quasi extérieure a la nature, la manipulant
du dehors a la maniéere d’un metteur en scene agencant sur la scéne d’un théatre quelque décor,
sans en étre partie prenante. Or, ce qui se joue avec I’ Anthropoceéne, une forme d’ entrelacs
inextricable entre phénomenes humains et naturels, rend au contraire caducs tant |’ idée de maitrise
gue le duaisme qui lui était attaché » (p. 22).

Du méme coup, devant des notions nouvelles comme celle de dommage transcendantal, certaines
notions qui ont fait florés a I’ époque moderne, telle que celle de risque, perdent tout sens, aussi
bien en termes de temps qu’ en termes d’ espace : « le changement de la composition chimique de
I’ atmospheére est un phénomeéne destiné a durer des dizaines de milliers d’ années. L’ extinction des
especes en cours ne pourra étre comblée par la vie elle-méme qu’ au gré des prochains millions
d’ années. Parler deslors de risque n’a aucun sens » (p. 60).

Ces divers constats menent Bourg a récuser certaines des options les plus fondamentales de la
modernité — telles que le dualisme, I’ universalisme, la croissance... — et a plaider, en fin de
compte, pour un « programme d’ autolimitation » (p. 183). Dont acte, et ce pleinement d accord.
Nous sommes |a dans ce qui, petit a petit, est en train de devenir une orthodoxie de notre temps.
N’ étant nullement de ceux qui S’y opposent, je ne sous-estimerai pas la valeur de cet ade
nombreux points de vue, et recommanderai au contraire sa lecture, alafois pour son accessibilite,

-2/4-



pour la richesse des themes abordés, voire, paradoxa ement, pour la discutabilité de certains de ses
arguments. C’est a ce dernier aspect que je vais m’ attacher maintenant, tout en posant au préalable
gue, méme si les voies de Dominique Bourg ne sont pas vraiment les miennes, elles vont
néanmoins, tout compte fait, danslaméme direction, et que c'est celal’ essentiel.

Je m’ attacherai ici aux deux thémes qui, corrélativement, dominent cet ouvrage : la spiritualité, et
le donné naturel. Ma premiere interrogation concernera la spiritualité. Bourg la considere comme
un « transcendantal concret » (p. 74), qui a deux sens ou fonctions : « Premiérement, en ce que la
spiritualité, entendue comme un transcendantal, conditionne et détermine le mode de relation au
dehors, au sens du donné naturel, de ce qui advient spontanément a |’ existence. (...)
Deuxiémement, la société entretient des relations avec un dehors en ce que la spiritualité détermine
ou suggere une fin ultime aux individus, sous les espéces d’ un accomplissement ou d’un
dépassement de leur humanité, également renvoyés a une instance extérieure : un modele a imiter
ou un état ultime a atteindre » (p. 72-73).

Le second aspect (ci-apres S2) ne surprendra personne ; ¢’ est ce qu’ évoque habituellement |a
notion de spiritualité, et je ne m'y attarderai donc pas. Concernant le premier aspect (ci-apres S1),
en revanche, I’emploi du terme « spiritualité » me laisse dubitatif. L’ on pourrait certes penser que
Bourg le dérive de termes tels que Zeitgeist (esprit du temps), mais alors on voit mal en quoi cela
peut s’ accorder avec I’ autre aspect (S2). L’ esprit du temps (S1) peut certes subsumer une forme
historique de spiritualité (S2) mais, en général, S2 consiste plutét a se détacher de S1, qui releve du
mondain, du séculier, pour se retirer au désert (au propre comme au figuré). S1, c’est ce que I’on
appelait naguere « mentalité », pas spiritualite.

La question ne s’ arréte pas la. L’emploi que Bourg fait de S1 évoque fortement ce que Foucault
appelait « dispositif », Heidegger « Gestell » (dispositif, arraisonnement), Candrak?rti « prajfiapti

« Tonung » (tonation), Vidal de la Blache « genres de vie », etc. — autrement dit, I’ appareillage
relationnel plus ou moins contraignant selon lequel apparait une certaine réalité, qui n’est jamais
I’en-soi du Réel, ni la Nature elle-méme (le fragment 123 d’'Héraclite le disait déa : phusis

certaine modalité de saisie de cet en-soi inatteignable. Bourg lui-méme I’ entend visiblement en ce
sens, lorsgu’il écrit par exemple : « |l s'agit bien d'un transcendantal concret en ce qu’ aucune
Société ne saurait recevoir ce donné naturel absolument, sans recourir a quelque modalité
particuliére. 1l est bien question de transcendantal puisgu’il s agit d’ une fonction nécessaire, et en
ce sens universelle, mais d’ un transcendantal concret, en ce sens que ladite fonction est toujours
incarnée au sein d’ une soci été, historiquement située » (p. 74).

Or, faute de rapprochements avec la longue et transculturelle histoire de la problématique des
appareillages relationnel s susdits, Bourg n’ éclaire pas vraiment ladite « modalité », au point que
son propos sur la « spiritualité » peut en devenir confus. Il écrit, par exemple : « La ou la
spiritualité et ses deux fonctions nous portent traditionnellement au-dela de I’ espace social, les
formes modernes de spiritualité nous rabattent vers |’ espace intérieur de la production et de la
consommation. Il n'est de spiritualité moderne que honteuse, rabattant toute extériorité dans
I’immanence du socia » (p. 77). D’accord sur le fond, mais I’emploi du terme « spiritualité », en
I’ occurrence, parait bien peu adéquat...

La question ne porte pas que sur I’emploi d’un terme. Dés lors devient problématique toute une
perspective, qui est justement celle sur laguelle |’ ouvrage se termine, et qui donne le titre méme du

-3/4-



dernier chapitre : « Vers une société plus respectueuse du donné naturel ». Ce « donné naturel »
fait irrésistiblement penser al’ Umgebung (Ie donné environnemental) selon Uexkdill, dont toute la
mésologie (Umweltlehre) a consisté a montrer que ce qui existe concrétement pour le vivant n' est
justement pas I’Umgebung, mais I’'Umwelt, c’est-a-dire le milieu qui se construit dans
I” appareillage (le « contre-assemblage », Gegengefiige) réciprogue du vivant et de ce milieu-1a, a
partir de la matiere premiere qu’est I’Umgebung. Vers la méme époque, s agissant cette fois
spécialement des milieux humains, la mésologie (fldoron ???) de Watsuji montrait que la réalité
concrete n’est pas I’ environnement naturel (shizen kanky6 ????), mais le milieu (fido ??) qui se
construit historiquement dans I’ interrelation d’ une société et de ce milieu qui lui est propre, et qui
n’'est donc jamais |’ en-soi de I’ environnement naturel.

C'est dire que le « donné naturel » dont parle Bourg demanderait un sérieux bémol d’ordre
mesologique| 1], faute de quoi il risque de nous faire retomber dans la vieille orniere du
déterminisme, que I’ école frangaise de géographie, avec son « possibilisme », avait pourtant
dépasse voila déja plus d’'un siecle. Une fois pour toutes, il est aujourd’ hui établi, aussi bien en
sciences humaines (Watsuji, etc.) gu’en biologie (Uexkiill, etc.) et en physique (Heisenberg, etc.)
gu'il n'y a pas de « donné naturel », mais des modalités d’ acceés contingentes et historiques a
I”Umgebung. Ces modalités-13, ¢’ est justement ce que Bourg appelle « spiritualité » ; et son propos
méme — propos auquel, répétons-le, je m’ associe entierement —, par conséquent, eit exigé un peu
plus de cohérence dans sa propre prajfapti.

Note

Ce genre de questions a été débattu lors d'un récent colloque a Cerisy, dont |es actes sont parus en
méme temps que le livre de Bourg : Augendre, Marie, Jean-Pierre Llored et Yann Nussaume (dirs.).
2018. La Mésologie, un autre paradigme pour |I' Anthropocéne ? Paris : Hermann.

Article mis en ligne le Wednesday 20 June 2018 a17:14 —

Pour faire référence a cet article :
Augustin Bergque,” Une spiritualité du donné naturel ?’, EspacesTemps.net, Publications, 20.06.2018
https.//www.espacestemps.net/en/articles/une-spiritualite-du-donne-naturel/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-4/4-



	Espacestemps.net
	Une spiritualité du donné naturel ?


