
- 1 / 9 -

Un drôle de Sujet ?
Par Gérard Martial Amougou. Le 30 March 2017

L’ouvrage d’Achille Mbembe interroge « la
reconduction à l’échelle planétaire de la relation
d’inimitié et ses multiples reconfigurations dans les
conditions contemporaines » (p. 8). Inspiré de l’œuvre
politique et psychiatrique de Frantz Fanon, l’essai
« montre comment, dans le sillage des conflits de la

décolonisation, la guerre est devenue, au sortir du 18e

siècle, le sacrement de notre époque ». L’ouvrage
accuse d’emblée les démocraties libérales d’être le
principal acteur-vecteur et/ou responsable des politiques
de l’inimitié à l’échelle globale. L’Occident, à travers la
mobilisation et la reconduction au fil des siècles d’une
posture hégémonique-conquérante,  serai t
historiquement poussé dans un élan passionnel et non
moins pernicieux à « multiplier les enclos ». Le livre
participe ainsi d’une critique acerbe du temps actuel des
« nationalismes ataviques » véhiculés par des
gouvernements obnubilés par le désir pressant de tracer
les frontières avec l’Autre en tenant « pour rien tout ce
qui n’est pas soi-même ». Dans le même élan, l’auteur

souhaite parallèlement explorer « les fondements d’une généalogie commune et, partant, d’une
politique du vivant par-delà l’humanisme » (p. 8).

Dès les premières pages du livre, on parvient à déceler quelques thématiques récurrentes qui
semblent préoccuper Achille Mbembe depuis – au moins – trois décennies. Une lecture synthétique
de la production théorico-scientifique de cet auteur laisse percevoir une hantise quant au devenir
nègre du monde (Mbembe 2013) (Mbembe 2000a), mais toujours dédoublée par le besoin de
conjurer ce destin fatal de la condition humaine[1] à travers une réinvention inédite de soi
(Mbembe et Roitman 1995) (Mbembe 2000b) – si possible en accordant un intérêt significatif au
potentiel innovateur des pratiques sociales indociles (Mbembe 1988), voire en légitimant la voie du
maquis dans des situations sociales-historiques précaires (Mbembe 1996). En s’appuyant sur son
récent et dernier ouvrage, cette contribution se propose d’articuler ces deux perspectives contraires
pour cerner un aspect essentiel des préoccupations de Mbembe. Il s’agit d’explorer l’intelligibilité
de son projet de conjuration du destin fatal de l’humanité en devenir à partir de la notion de Sujet.
Un détour par la littérature « disponible » semble ainsi nécessaire.

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/un-drole-de-sujet/


- 2 / 9 -

Brève exploration de la notion de sujet individuel au
sein des sciences sociales.

Dès le départ, le sujet individuel est boudé par les sciences sociales naissantes. Les pères
fondateurs de la sociologie (Comte, Tönniës, Durkheim, Parsons, etc.), doublement influencés par
la prééminence de la summa divisio et la « phobie » de l’individu individualisé, seraient
responsables de l’émergence tardive et non moins délicate du sujet[2]. Il a fallu ainsi attendre
l’avènement des sociologies de la postmodernité pour voir s’ouvrir des premières failles
d’exploration de l’individualité. La première faille participe de la refondation de la logique
d’articulation des contraires par Louis Dumont (1966) (1977) et Norbert Elias (1987) qui, de ce
fait, apparaissent comme des précurseurs, en dépit de leur non émancipation véritable du courant
classique[3]. La deuxième faille se déniche dans l’approche foucaldienne des processus de
subjectivation qui, à travers les techniques de soi et le souci de soi, confère un crédit
supplémentaire à l’individualité (Foucault 1984) (Foucault 1994). Des deux sens contradictoires du
sujet qui apparaissent avec Foucault (sujet assujetti et sujet attaché à son identité), le second
débouche sur la troisième faille. Cette dernière est surtout capitalisée par Alain Touraine (1992),
pionnier de l’introduction du sujet dans la discipline sociologique – notamment du fait de sa
critique construite de la vision instrumentale de la modernité. Cette dernière faille est également
explorée par Michel Wieviorka (2012) et Guy Bajoit (2013) qui vont retravailler l’approche
tourainienne du sujet – à savoir un individu situé en amont de l’action, capable de maîtriser son
expérience, voire de construire son existence.

Dans une récente publication, nous avons fait le constat selon lequel l’éclosion de l’individualité
demeure délicate, dans la mesure où la tendance dominante des nouvelles sociologies de
l’individu[4], tout en s’accordant sur l’affaiblissement des formes traditionnelles d’appartenance
avec l’avènement de la seconde modernité, perçoit toujours ce dernier comme un produit des
déterminations sociales. Invitant de ce fait à orienter davantage les investigations du côté de la
signification profonde des « contraintes » et de leur impact réel dans les pratiques de
modernisation, nous avons suggéré d’accentuer les recherches sociologiques actuelles sur la
subjectivation, et non plus seulement dans l’objectivation des contraintes sociales. L’apport
implicite d’Achille Mbembe nous semble déterminant au regard des trois défis que nous nous
sommes proposé de poser aux recherches à venir sur l’individualité : la question de l’historicité du
« sens » face aux dérapages de la modernité insécurisée, la nécessité de conjurer les replis
disciplinaires excessifs et, enfin, l’intérêt d’étudier d’autres sites de production de la modernité à
travers leur capacité intrinsèque à promouvoir l’universel (Amougou 2016). Il importe dans cette
discussion de revisiter la problématique du sujet individuel à partir des ouvertures théoriques
esquissées par Mbembe, notamment dans sa proposition d’un modèle-type de sujet-cosmopolite.
Car ce dernier nous semble « communicable » avec le « penser global » préconisé par Edgar Morin
(2015), Michel Wieviorka (2010) et, dans une certaine mesure, Zygmunt Bauman (2010a) (2010b).

Quid du sujet mbembéen ?

Le sujet en esquisse à travers l’écriture d’Achille Mbembe présente trois principaux traits qui
recoupent certaines de nos préoccupations sur l’individualité en devenir. Primo, le sujet
mbembéen, loin d’être essentiellement un individu recherchant une « place » ou une intégration au
sein des rouages sociaux existants, est d’abord un utopiste. En cela, c’est un sujet-projet qui, dans
sa projection, souhaite rétablir une certaine réciprocité entre des êtres humains partageant un



- 3 / 9 -

héritage commun : l’humanité. Cet aspect, qui apparaît comme un objectif cardinal du livre,
débouche sur l’appel de l’auteur à la nécessité des différentes races de se mêler les unes aux autres,
c’est-à-dire d’accepter « d’être exposé à autrui » en vue de participer collectivement à la
productivité historique de la condition humaine. L’essai participe ainsi de la construction d’un
Sujet de type nouveau, ouvert au monde à travers un mouvement de communion avec les vivants et
les non-vivants, le visible et le non-visible.

Deuxio, le sujet mbembéen émerge aux antipodes du lien social moderne – du moins sa variante
rationaliste. Il serait ainsi habité par un désir enfoui de se démarquer de l’époque actuelle taraudée
par un « désir d’apartheid et d’endogamie » qui dévoilerait la nudité cachée des démocraties et de
leur ordre politique re-constitué « en tant que forme d’organisation pour la mort » (p. 14). Tout en
considérant le nationalisme atavique (et ses avatars que sont l’idéologie raciale, la prédation
humaine et la scission continue de l’humanité en populations « utiles » et « inutiles ») comme la
plaie béante de l’époque moderne, Mbembe considère la confiance réciproque ou capabilité de
s’exposer les uns aux autres comme le fondement de tout lien social authentique. Son sujet, par ce
procédé, espère conjurer la face cachée des démocraties modernes, dont l’avènement historique
s’est produit parallèlement à leur capacité à construire une figure d’Autrui à partir de laquelle
s’oppose leur « je »[5], et qui désignerait tout « non-semblable », considéré comme une
« marchandise » (p. 22).

Mbembe préconiserait ainsi la substitution d’un sujet-plastique au sujet-substance de type
occidental. La prévalence de la plasticité en lieu et place de la substance s’inspirerait d’une certaine
approche africaine de l’identité, où les pratiques semblent toujours déboucher sur une ouverture
permanente au monde et une aptitude à composer avec l’inattendu et l’imprévu (p. 46). Situant la
vérité dans ce qui est cru et non nécessairement dans ce qui a effectivement eu lieu, le moi en
promotion refuserait une approche narcissique de l’existence en vue de considérer « je » comme un
assemblage de plusieurs autrui. Au fond, affirme Mbembe, « nous sommes faits de divers emprunts
à des sujets étrangers » et, par conséquent, « nous avons toujours été des êtres de frontières »
(p. 44).

Pour conjurer la nécropolitique et la relation sans désir, véhiculées par la terreur étatique, l’auteur
préconise un nouveau langage, où dire « nous » ne devrait plus impérativement exclure quelqu’un.
Ce faisant, il prophétiserait l’avènement d’un processus de sortie de la démocratie en vue de la
réhabilitation d’une démocratie nouvelle, construite sur la base d’une distinction entre
« l’universel » (implique l’inclusion à quelque chose ou entité déjà constituée) et l’ « en-commun »
(présuppose un rapport de coappartenance et de partage). Pourquoi ? Pour la simple raison que les
peuples étant désormais condamnés à vivre « exposés les uns aux autres », la fomentation du chaos
« au loin » ne peut plus s’opérer sans entraîner des répercussions chez « soi » (p. 49).

Le sujet mbembéen se constituerait en opposition symbolique au modèle-type d’État de sécurité
dominant dans le monde contemporain, et nourri d’un état d’insécurité dont la préoccupation
prioritaire est de disposer de la vie et de ses sujets, ainsi que des ennemis désignés (p. 77). Pour
mieux cerner la raison profonde des contours et formes sculptés à ce nouveau sujet en promotion, il
importe de souligner la hantise que la société actuelle de l’inimitié semble susciter à l’auteur.
Celle-ci véhiculerait un « nanoracisme » qui consiste à déshonorer les « indésirables » au quotidien
en les mettant dans des conditions psychiques et matérielles « intolérables ». Le « nanoracisme »
décrirait un « racisme fait culture et respiration » (p. 82-83). Ce fantasme d’annihilation et désir
d’apartheid proviendraient actuellement de la frousse suscitée par le verdict historique irrévocable
d’avènement d’un monde se conjuguant désormais au pluriel, sonnant le glas d’une Europe



- 4 / 9 -

monocolore (p. 87-88). Ce qui pousserait Achille Mbembe à préconiser un nouveau dispositif
relationnel censé réguler les rapports interhumains : « Au sein de sociétés qui ne cessent de
multiplier les dispositifs de séparation et de discrimination, la relation de soin a été remplacée par
la relation sans désir » (p. 90).

La troisième propriété du sujet mbembéen se trouverait dans son aptitude à faire de la relation de
soin un éthos culturel inscrit dans la pratique banale des relations sociales. À travers cette lecture,
l’ouverture sur le principe de vie pourrait, seule, conjurer les quatre facettes servile, raciale,
coloniale et impériale (principe de destruction) qui constitueraient la matière phosphorescente de la
démocratie libérale. À ses yeux, ce précédent explique pourquoi l’expérience de subjectivation
transite nécessairement par un travail violent (décolonisation) inscrit dans la perspective de Fanon
– à l’ombre duquel l’essai est écrit. (p. 91-92).

Un sujet dont les contours se dessinent à l’ombre de
Frantz Fanon ?

Un processus de subjectivation transitant par la violence semble inévitable aux yeux de Fanon
(1952) (2002), en vue de la création du neuf. Dans la mesure où le racisme, loin d’être neutre, était
sous-tendu par une structure gigantesque d’asservissement économique et biologique ; il
dissimulait également une névrose élémentaire et primitive qui pousse au transfert vers autrui
(bouc émissaire) d’une certaine honte incorporée d’être soi. Dès lors, il se cristallise un état
permanent d’anti-sujet trouvant des zones d’apaisement dans la capacité politique à promouvoir un
environnement favorable à l’émergence des sujets-flottants[6]. De fait, l’autrui qui émerge du
racisme serait fédérateur d’un monde gouverné par la peur, la terreur, et la dissimulation
(p. 107-115).

Sous la houlette de Fanon, Mbembe semble insister sur la nécessité d’être sensible et conscient de
la vérité historique selon laquelle le mythe du Nègre est aussi le fait de l’intériorisation et de la
fidèle reproduction par ce dernier de l’imago façonné par la culture occidentale qui en a fait un
« objet phobique » (p. 119). Face à un tel tableau, Fanon, à travers son œuvre, préconise une
décolonisation radicale apparentée à une « force de refus » érigée en « moment premier du
politique et du sujet » et opposée « directement à la passion de l’accoutumance » (p. 119). Le sujet
fanonien serait indubitablement un sujet du politique qui naîtrait à soi et au monde à travers un
geste inaugural « qu’est la capacité de dire non », au refus de se soumettre « d’abord à une
représentation ». Car en se laissant représenter, l’individu « se prive de la capacité de se créer, pour
lui-même et pour le monde, une image de soi » (p. 119).

Il en découle nécessairement une théorie négative de la représentation, sous-tendue par la violence
raciale. Cette théorie conduirait Fanon à esquisser un moment de reconnaissance réciproque où
l’avènement de « l’homme comme tous les autres » se traduirait par la déchéance de la notion
d’Autrui. La reconnaissance réciproque inaugure ce moment phare où « je » est capable de
reconnaitre son humanité en la face d’autrui, ce dernier devenant l’autre moi et non plus un
étranger. Cette reconnaissance réciproque introduirait en outre une relation de soin dont la guérison
passe obligatoirement par la reconstitution du lien entendu comme ce quelque chose qui nous est
commun. La reconstitution du lien, à son tour, est supposée promouvoir au sein de la communauté
des malades – trait principal de l’actuelle configuration des sociétés mondiales ? – de nouveaux
instruments de communication et de communion, à partir desquels se tissent de nouvelles
complicités avec d’anciens autrui devenus semblables. De ces nouvelles complicités, le contact de



- 5 / 9 -

l’individu avec le monde redevenu sien gagnerait en fécondité, grâce à une meilleure participation
de tous à sa production. En cela, l’acte médical chez Fanon a pour but de faire émerger un monde
valable, en conjurant la maladie coloniale qui semble avoir « décérébralisé » l’indigène après
l’avoir corporellement déformé. La participation au monde préconise, in fine, le refus de l’auto-
aveuglement et de la dissimulation du réel (p. 120-130).

Suivant une idée-force soutenue par Mbembe, les Nègres feraient partie du passé de l’Occident en
tant que « soutiers » de la modernité, opérant dans l’anonymat des champs de tabac, de coton et de
canne à sucre, dans la fabrication du rhum, le transport de lingots, fourrures et produits
manufacturés (p. 143-144). Cette idée conforterait l’hypothèse selon laquelle les effets induits des
politiques de l’inimitié sont le déshonneur de l’autre, sa castration absolue en vue du maintien d’un
rapport d’exécration. Selon lui, ce qui est recherché au-delà de l’humiliation et/ou la mort
physique, c’est la déchéance symbolique de l’autre en tant qu’être. À cet effet, l’acte médical
– interprété comme la fondation du sujet mbembéen – consisterait à faire revenir « la vie qui s’en
va » en conjurant notre pauvreté en monde – symbole du règne de la vie animale (p. 131-137).

À ce niveau également, l’on entrevoit l’influence de Fanon, dont le projet s’inscrit dans le cadre
historique global de la réflexion africaine et diasporique moderne sur la « question nègre » entamée

au milieu du 18e siècle, sur la possibilité d’un « nouveau monde ». Parce que nous demeurons
ensevelis et encastrés dans les mailles de la pensée humaniste, dire « je » constituerait « le premier
mot de toute parole par laquelle l’humain cherche à se faire exister lui-même comme tel ». Cette
revendication amorcée d’une identité morale émergerait toujours là où sévit ou se ressent la
menace d’aliénation. Loin donc d’être une histoire à part, l’histoire nègre ferait « partie intégrante
de l’histoire du monde ». Fanon s’inscrirait ainsi dans ce vaste mouvement critique de
l’humanisme occidental (englobant Du Bois, Césaire, Glissant, Winter, Gilroy et Anta Diop, entre
autres) en vue de promouvoir une nouvelle humanité plus « planétaire », et donc un « progrès
général de l’humanité » (p. 142). Cependant, les contours du sujet de Mbembe semblent se dessiner
au-delà de Fanon.

Au-delà de Fanon. Un sujet de l’en-commun tiré du
moule « afrofuturiste » ?

L’attention de Mbembe semble retenue par la critique du courant dit « afrofuturiste », résolument
pluridisciplinaire, qui « rejette d’emblée le postulat humaniste dans la mesure où l’humanisme ne
peut se constituer que par relégation de quelque autre sujet ou entité (vivante ou inerte) au statut
mécanique d’un objet ou d’un accident » (p. 146). L’afrofuturisme ferait ainsi l’apologie de
« l’Autre humain » situé aux antipodes du sujet cartésien obnubilé par un pressant désir d’être
maître et possesseur de la nature (Mbembe 2014). Car un tel désir a pour vocation de déboucher
sur une approche instrumentale de la modernité, qui aura stimulé et encouragé l’émergence de
l’homo rationae grandement habité par l’idée de profit. Il semble admis aujourd’hui que la quête
frénétique du profit et de la rentabilité matérielle, au détriment des considérations de sens,
débouchent sur l’apologie de la marchandisation des liens sociaux (Godbout 2007). Cette
marchandisation, agrémentée par les politiques de l’inimitié, entraverait le processus de création de
l’humanité, voire de l’univers cosmique. En effet, la vulnérabilité – celle du corps exposé à la
souffrance et à la dégénération, et celle du sujet exposé à d’autres existences constituant une
menace pour « je » – se présente comme le fond commun de l’humanité en permanente création.
Ce constat interpelle sur la nécessité de substituer la logique du don au lien purement marchand, en



- 6 / 9 -

ce sens que : « Sans une reconnaissance réciproque de cette vulnérabilité, il n’y a guère de place
pour la sollicitude, et encore moins pour le soin » (p. 161).

La plus-value de l’ouvrage de Mbembe se trouverait dans la construction d’une forme inédite
d’éthique dite de la liberté, qui préconise une rupture totale avec les identités assignées
(territoriales, de classes, raciales, etc.). Cette éthique participerait d’un appel à assumer le statut de
passant, entendu peut-être comme la « condition en dernière instance de notre humanité ». Une
telle éthique appellerait à la création collective d’une culture de l’en-commun, susceptible de
déboucher sur un modèle-type d’humain conscient de sa condition de passant sur terre et en route
vers des lieux inconnus, voire insoupçonnables. Plutôt que fixe, nous serions en face d’un être en
permanent devenir qui, sans être stable, s’efforce de laisser une trace à chaque passage, qui
témoignerait du lien profond entretenu avec le lieu d’habitation provisoire, mais qui serait aussi le
gage de sa participation du monde. Ce faisant, il nourrit également l’humanité par les ingrédients
culturels hérités de ses différents lieux d’habitation, de sorte qu’il n’appartienne finalement à aucun
lieu proprement dit, tout en se revendiquant de n’importe quel lieu. Il en découle un double rapport
de solidarité et de détachement qui, toujours, trouve une cohérence identitaire dans le refus
d’indifférence. La pensée à venir, tout comme le monde à venir, s’articulerait ainsi sur cette idée de
passage, de la traversée et donc de la circulation pour rentrer en fusion avec la vie qui s’écoule.
L’éthique du passant – propriété originale du sujet mbembéen – en définitive, c’est la promotion de
l’en-commun contre l’universalisme (p. 175-178). Mais alors comment penser les conditions de
son opérationnalité ?

Entre connectivité utopique et déphasage socio-
anthropologique. Le dilemme mbembéen.

La première interrogation qui nous vient à l’esprit, à la lecture de ce projet stimulant de
reconstitution de la vie qui s’en va sur terre, porte sur les conditions de son opérationnalité,
notamment sur la capacité de se laisser affecter par autrui, au regard du legs actuel de l’humaine
condition. À qui et à quoi « je » s’expose ? Les sociétés africaines d’aujourd’hui ne payent-elles
pas, en partie, le tribut d’une certaine exposition naïve et aveuglante ? En m’exposant à Autrui re-
devenu « moi », qu’est-ce qui me garantit que cet autrui subjectivé en tant que « je » est en retour
prédisposé à s’exposer à « moi » ? Au regard des pratiques sociales contemporaines, s’exposer sans
armure à l’existence semble relever du pur suicide.

Si l’on peut théoriquement admettre avec Mbembe que seule la relation de soin, à travers la
reconnaissance de la vulnérabilité humaine et l’acceptation de vivre exposé, « est le point de départ
de toute élaboration éthique dont l’objet, en dernière instance, est l’humanité » (p. 162), l’on
s’interroge également sur les garanties objectives d’une telle relation dans un monde évoluant
subtilement sous la menace permanente du risque (Beck 2001), de l’insécurité (Bréda, Deridder et
Laurent 2013) et de l’holocauste (Bauman 2002). Si l’on admet avec l’auteur que le sujet est à
distinguer de l’objet, que tout ne saurait être marchandisable, exploitable et substituable (p. 164),
les ingrédients culturels, tirés du matériau empirique et permettant d’ouvrir des perspectives de
recherche sur la matérialisation socio-anthropologique de la relation de soin théoriquement en
promotion[7], semblent encore insuffisants. Le progrès de la condition humaine reste
historiquement grippé par le problème décisif et classique « de la participation continue du plus
grand nombre des acteurs sociaux aux définitions – toujours à reprendre – de la société »
(Balandier 1986, p. 299). Dit autrement, la marche de l’humanité fait montre d’une incapacité
criante à articuler le « contrôle mutuel de la puissance » avec le processus de « création collective



- 7 / 9 -

du sens » (ibid.).

L’idéalisme utopiste de Mbembe se trouve dans le challenge amorcé de son œuvre qui souhaiterait
« dans les conditions contemporaines, contribuer à l’émergence d’une pensée capable de contribuer
à la consolidation d’une politique démocratique à l’échelle du monde, une pensée des
complémentarités plutôt que de la différence » (p. 168). Au stade actuel de son élaboration, ce
projet présente une certaine dé-connectivité avec le monde réel, qui continue à être régi par la loi
de monopole.

Plutôt que de chercher ouvertement ou secrètement à tuer le Maître, Mbembe recommande certes
de « participer nous-mêmes du Maître » ; de faire mémoire en se réappropriant le directoire de
notre existence, plutôt que de continuer à se raconter toutes sortes d’histoires « dont le but est de
nous éviter de prendre conscience de notre condition » (p. 169). La question en suspens est de
savoir si ce devenir intégral du maître n’activera pas le désir enfoui d’avoir, voire de fabriquer des
esclaves, fussent-ils de type nouveau – puisque l’existence d’esclaves se présente comme une
condition anthropo-historique du rayonnement des maîtres.

Enfin, le projet théorique herculéen de Mbembe d’instaurer une relation de soin entre des êtres
humains acceptant de s’exposer réciproquement les uns aux autres, laisse percevoir une
contradiction de taille, et non moins complexe. Celle de la difficile articulation symbiotique de
l’exposition réciproque préconisée avec la promotion d’une théorie négative de la représentation :
comment concilier reconnaissance réciproque et refus de la représentation ? En rejetant la
représentation, il semblerait qu’à travers le même acte, l’on soit également en train de récuser
l’exposition à autrui que préconise la relation de soin.

Bien évidemment, les différentes interrogations relevées renforcent notre intérêt à maintenir un
dialogue et une certaine proximité avec l’initiative utopiste de Mbembe qui, à l’état actuel, semble
encore au stade de projet.

Bibliographie

Amougou, Gérard. 2016. « Le sujet individuel comme un nouvel objet de la discipline sociologique ? »
Cahiers de Recherche Sociologique, n°59-60 : p. 47-60.

Awondo, Patrick. 2014. « L’afropolitanisme en débat » Politique Africaine, n°136 : p. 105-119.

Bajoit, Guy. 2013. L’individu sujet de lui-même. Paris : Armand Colin.

Balandier, Georges. 1986. Sens et puissance. Paris : Presses Universitaires de France.

Bauman, Zygmunt. 2002. Modernité et holocauste. Paris : La Fabrique.

—. 2010a. Le coût humain de la mondialisation. Paris : Fayard, coll. « Pluriel ».

—. 2010b. Identité. Paris : L’Herne.

Beck, Ulrich. 2001. La société du risque. Paris : Aubier.

Bréda, Charlotte, Marie Deridder et Pierre-Joseph Laurent (dirs.). 2013. La modernité insécurisée.
Anthropologie des conséquences de la mondialisation. Paris : Academia-L’Harmattan, coll.
« Investigations d’anthropologie propsective ».



- 8 / 9 -

Dumont, Louis. 1966. Homo hierarchicus : essai sur le système des castes. Paris : Gallimard.

—. 1977. Homo Æqualis I : Genèse et épanouissement de l’idéologie économique. Paris : Gallimard.

Elias, Norbert. 1987. La société des individus. Paris : Pocket.

Fanon, Frantz. 1952. Peau noire, masques blancs. Paris : Seuil.

—. 2002. Les damnés de la terre. Paris : La Découverte.

Foucault, Michel. 1984. Histoire de la sexualité III. Le souci de soi. Paris : Gallimard.

—. 1994. Dits et écrits. Tomes I à IV. Paris : Gallimard.

Godbout, Jacques. 2007. Ce qui circule entre nous. Donner, recevoir, rendre. Paris : Seuil.

Lozerand, Emmanuel (dir.). 2014. Drôles d’individus. De la singularité individuelle dans le Reste-du-
monde. Paris : Klincksieck.

Mbembe, Achille. 1988. Afriques indociles. Christianisme, pouvoir et État en société postcoloniale.
Paris : Karthala.

—. 1996. La naissance du maquis dans le sud du Cameroun (1920-1960). Paris : Karthala.

—. 2000a. De la postcolonie. Paris : Karthala.

—. 2000b. « À propos des écritures africaines de soi » Politique Africaine, n°77 : p. 16-43.

—. 2006. « Afropolitanisme » Africultures, n°66 : p. 9-15.

—. 2010. Sortir de la grande nuit. Essai sur l’Afrique décolonisée. Paris : La Découverte.

—. 2013. Critique de la raison nègre. Paris : La Découverte.

—. 2014. « Afrofuturisme et devenir-nègre du monde » Politique Africaine, n°36 : p. 121-133.

Mbembe, Achille et Janet Roitman. 1995. « Figures of the Subject in Times of Crisis » Public Culture,
vol. 2, n°7 : p. 323-352.

Morin, Edgar. 2011. La Voie. Pour l’avenir de l’humanité. Paris : Fayard, coll. « Pluriel ».

—. 2015. Penser global. L’humain et son univers. Paris : Robert Laffont.

Touraine, Alain. 1992. Critique de la modernité. Paris : Fayard

Wieviorka, Michel. 2010. Neuf leçons de sociologie. Paris : Fayard, coll. « Pluriel ».

—. 2012. « Du concept de sujet à celui de subjectivation / dé-subjectivation » FMSH, n° 16.

Note

[1] Cette dernière préoccupation serait à l’origine de la théorie esquissée sur l’afropolitanisme, qui
propose une approche neuve de la modernité à partir d’ingrédients socio-culturels puisés dans la
pratique banale des relations sociales au sein des métropoles africaines en constante mutation (Mbembe
2006) (Mbembe 2010) (Awondo 2014).



- 9 / 9 -

[2] Même si la centralité de l’individualité semble préservée, durant la même période, par des auteurs
comme Fournier, Palante, et surtout Simmel – dont l’approche de la modernité opère une séparation
entre objectivité culturelle et sociale d’une part, et subjectivité individuelle, d’autre part –, l’hégémon du
courant sociétal acquiert une légitimité quasi-surplombante.

[3] Dumont, bien qu’invitant à la comparaison, sans préjugés, des sociétés holistes et individualistes,
reste plus influencé par la perspective holistique en s’intéressant surtout aux aires civilisationnelles,
prises globalement. Elias, tout en préconisant le dépassement de la « fausse » opposition individu versus
société, demeure « sociologiste » dans la mesure où il considère l’individu comme un produit incorporé
dans le social.

[4] Par nouvelles sociologies de l’individu, nous entendons la consolidation (en cours) au sein de la
discipline sociologique actuelle d’une nouvelle approche du social par l’individuel. Ce courant, qui
semble accorder une centralité analytique des processus sociaux à l’individu, rassemble une pluralité
d’auteurs, tels que B. Lahire, D. Martuccelli, F. De Singly, P. Corcuff, F. Dubet, G. Bajoit, A. Giddens,
U. Beck, etc.

[5] Ce déni de l’Autre, validé à partir des critères occidentaux d’évaluation, trouverait un écho favorable
au sein des sciences sociales naissantes qui, tout en légitimant le grand récit sur l’individualisation, vont
refuser de reconnaître l’existence de la singularité dans le reste-du-monde (Lozerand 2014).

[6] Nous empruntons le terme de sujet-flottant à Michel Wieviorka (2012) pour traduire une certaine
incapacité à devenir sujet observée chez certains, et qui débouche souvent sur la dé-subjectivation.

[7] C’est ce qu’Edgar Morin (2011) semble avoir esquissé, même s’il va par la suite reconnaître leur
« insignifiance » au regard du challenge à relever.

Article mis en ligne le Thursday 30 March 2017 à 13:30 –

Pour faire référence à cet article :
Gérard Martial Amougou,”Un drôle de Sujet ?”, EspacesTemps.net, Publications, 30.03.2017
https://www.espacestemps.net/en/articles/un-drole-de-sujet/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	Un drôle de Sujet ?


