
- 1 / 3 -

Un conflit de représentations.
Par Sylvain Guyot. Le 31 May 2011

Diversité des natures, diversité des cultures, de Philippe Descola, anthropologue français de
renom, a été publié dans la collection des « Petites Conférences » de Bayard Presse, plus
spécifiquement destinée à un lectorat d’enfants et de jeunes adolescents. Cette collection s’inscrit
dans la tradition historique des émissions radiophoniques destinées à la jeunesse, ayant comme
noble objectif une explicitation didactique — mais jamais dénaturée — de notions complexes. À ce
titre, cet ouvrage est beaucoup plus qu’une simple vulgarisation de la pensée scientifique que l’on
peut trouver parfois dans certains magazines. Il repose sur un vocabulaire et un corpus d’exemples
adaptés pour la compréhension des plus jeunes tout en restant totalement pertinent pour un adulte
curieux et non encore pétri de certitudes. L’ouvrage dépasse le simple cadre de la vulgarisation en
ce qu’il offre un bon aperçu de l’outillage conceptuel utilisé par Descola.

Dans cet ouvrage, l’anthropologue discute d’une thématique essentielle aux sciences — prises dans
le sens générique — : l’appréhension des rapports entre nature et culture, abordés selon une
perspective plurielle, en termes de représentations comme de définitions, puisant dans ses
recherches sur les peuples autochtones de différents continents. La première grande qualité de ce
petit livre est de ne pas sombrer dans un préservationnisme post-rousseauiste cher à Henry
Thoreau, idéologie très répandue dans le discours éco-médiatique actuel, dans lequel l’autochtone
est généralement infantilisé au rang du bon gardien d’une nature bienfaisante, renvoyant à un Âge
d’Or hélas révolu. S’adressant à des enfants, l’auteur se garde bien de porter des jugements de
valeur simplistes sur les représentations multiples du couple nature-culture, qu’il souhaite aborder
par la complexité de leurs coévolutions, et non par une quelconque hiérarchisation d’essence
romantique. Il mobilise sa riche expérience de grand homme de terrain pour montrer finement et
modestement que différentes manières de voir les choses coexistent et induisent donc une réelle
complexité.

L’ouvrage est composé de deux parties : une conférence d’une quarantaine de pages et un jeu de
questions-réponses avec le public représentant un volume de texte équivalent. La conférence est
basée sur l’idée centrale de diversité dans les acceptions de l’objet de nature et de l’objet de
culture. Descola montre bien que ce sont les différences dans les systèmes de représentations qui
sont déterminantes à considérer. Son expérience avec les Achuar (Jivaros) d’Amazonie
équatorienne lui a permis de mieux comprendre les Autres, et, par contraste, de questionner les
habitudes de vie de sa propre communauté. Pour ce peuple amérindien, il n’y a pas de distinguo
entre nature et culture car les deux notions sont imbriquées dans chaque action et dans chaque
représentation (en particulier onirique). Les plantes et les animaux sont humanisés et offrent leur
corps lors des chasses par générosité, bienveillance qui leur est d’ailleurs rendue par une
réincarnation salvatrice. Descola explique à son jeune public que différents modes de pensée

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/un-conflit-de-representations-en/


- 2 / 3 -

coexistent et que les connaître, par un travail patient d’ethnographie, c’est un outil pour
comprendre et respecter, en évitant ainsi l’éco-centrisme primaire. Page 25, il réaffirme que « nous
avons tendance à croire que notre façon de penser est universelle, mais à l’évidence elle ne l’est
pas » et de prendre l’exemple p. 32 des groupes totémiques aborigènes australiens qui sont
différents d’une dynamique spirituelle ou d’une forme d’institutionnalisation, dépassant
probablement ces deux processus par leur complexité. De plus, Descola montre aussi très finement
les différences qui existent entre les différents peuples autochtones et rejette donc la simplification
infantilisante d’une culture autochtone idéalisée.

Descola explique parfaitement à son jeune public que la nature a été créée par la civilisation
occidentale décrétant que l’Homme était supérieur et extérieur au monde qui les entourait. C’est
comme cela que l’Homme occidental s’est rendu maître et possesseur de la nature. Il démontre
alors que bien d’autres cultures sur Terre n’ont pas ainsi isolé la nature comme un domaine à part
mais l’ont intégrée dans leur culture. Ceci, d’ailleurs, n’a pas empêché à des désastres écologiques

de se produire, comme le massacre des bisons et des cerfs par les Indiens des Plaines aux 17e, 18e et

19e siècles, ce bouleversement étant dû à la participation à un marché de biens alimentaires. Il est
très appréciable de pouvoir faire passer comme message à des enfants qu’il n’y a pas de
manichéisme réducteur mais plutôt un ensemble divers de causalités et de coévolutions plus ou
moins bien connues, et que l’objectif à atteindre n’est pas forcément de magnifier tel ou tel modèle,
ainsi, il note pp. 37-38 :

Nous pourrions dire que l’anthropologie n’a pas pour mission de proposer des modes
de vie alternatifs et il est trompeur de penser que nous pourrions maintenant adopter
dans les pays industrialisés une manière de vivre en accord avec la nature qui
pourrait directement s’inspirer de celle que les Indiens d’Amazonie proposent. Les
Achuar dont j’ai partagé la vie ne pratiquent pas d’agriculture intensive, ils ne
consomment ni pétrole, ni charbon, ni énergie nucléaire, leurs besoins sont très
limités et leurs déchets sont intégralement recyclables, il n’existe pas de plastique
chez eux par exemple. Nos problèmes ne sont pas les leurs, ils sont d’une échelle et
d’une nature très différentes. En revanche, la connaissance que nous avons de tous
ces peuples qui, comme les Achuar ou les Cri, ne voient pas leur environnement
comme quelque chose d’extérieur à eux-mêmes nous fournit un moyen de prendre
nos distances vis-à-vis du présent pour essayer de mieux faire face à l’avenir.

Il pose comme un espoir le fait que d’autres civilisations ont pu inventer des manières originales
d’habiter la Terre.

Avec quelques exemples, Philippe Descola, propose à ces enfants d’autres manières de voir et de
penser la nature tout en leur expliquant le rôle joué par nos propres représentations dans
l’appréhension de ces autres réalités. À ce titre, ces quelques pages pourraient (devraient) être
mobilisées comme un rappel à la complexité pour de nombreuses ONG et acteurs politique
gravitant autour de l’écologisme et/ou de l’indigénisme. L’audience de cette petite conférence
dépasse donc, à mon avis, le caractère spécialisé de son auditoire et l’ouvrage gagnerait à être lu
par « les jeunes occidentaux plein de fougue [des ONG] qui se rendent là-bas pour protéger la forêt
amazonienne sans bien savoir ce qu’est la forêt amazonienne ou les Indiens » (p. 73-74) et qui
n’auraient pas eu le temps d’investir la lecture ardue quoique conseillée des Lances du crépuscule



- 3 / 3 -

(ouvrage phare du travail de Philippe Descola parmi les Achuar).

Enfin, les quarante pages de questions-réponses permettent d’apporter bien des précisions sur un
certain nombre de points importants, et font, à ce titre, partie intégrante de la richesse de ce petit
livre. On y comprend ainsi parfaitement ce qu’est la mission de l’anthropologue ; la différence
entre l’ethnographie, l’ethnologie et l’anthropologie ; les différences de connaissances entre
l’évolution occidentale et aborigène ; l’impact du contact de l’anthropologue sur la société
autochtone ; la remise en question de la science qu’opère éventuellement l’anthropologie par le
recours à des cosmologies différentes ; la complexité de la coalition autochtones/écologistes en
Amazonie ; et enfin la place de l’anthropologie dans les sociétés occidentales. Fort des réponses à
ces questions, cet ouvrage développe une envie réelle d’en savoir plus, de pouvoir localiser tous
ces exemples sur des cartes, et de pouvoir éventuellement aller aussi à la rencontre de ces sociétés
tout en assumant notre propre système de représentations mais sans pour autant se fermer à de
possibles manières de faire alternatives. Ce petit livre propose une approche humanisée des
rapports entre nature et culture et on ne peut qu’en recommander la lecture, même à des acteurs
pétris de certitudes.

Philippe Descola, Diversité des natures, diversité des cultures, Paris, Bayard, 2010.

Article mis en ligne le Tuesday 31 May 2011 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Sylvain Guyot,”Un conflit de représentations.”, EspacesTemps.net, Publications, 31.05.2011
https://www.espacestemps.net/en/articles/un-conflit-de-representations-en/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	Un conflit de représentations.


