Réfléchir 1a science du social

BERCETHVP

S’initier au mervellleux.

Par Robin Susswein et Edgar Tasia. Le 7 April 2020

L’ « enchantement » en question

Taiga, par peupleloup @Flickr creative commons

Il est des circonstances ou le chercheur en sciences sociales assiste a des pratiques ou recueille des
discours qui rendent compte d'un « émerveillement » : « L3, il s'est passé quelque chose ».
L’intensité témoignée de |’ expérience vécue n'a alors d’' égal que le manque de mots pour la
qualifier. Comment, de fait, rendre compte de ce type d expériences ? Mais aussi, a quoi tiennent-
elles ? Quelles conditions peuvent contribuer aleur émergence ?

De nombreux auteurs ont mobilisé le terme d’ « enchantement » pour appréhender un phénomeéne
social particulier, le plus souvent sous I’ angle de son ressenti subjectif (Halloy & Servais, 2014 ;
Servais, 2005 ; Lallement et Winkin, 2015 ; Winkin, 1998, 2002). L’ expérience d’ enchantement y
est généralement considérée comme la résultante soit d’ une « décision personnelle » (Lallement et
Winkin, 2015 : 118), soit d’'un « apprentissage » (Halloy et Servais, 2014) rendant les acteurs
réceptifs a des phénomeénes présentant un « air de famille » (dans les termes de Wittgenstein),
relevant du registre de I’ extraordinaire, de I’ éonnant ou du prodigieux. Dans le cadre de cet article,

-1/14-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/sinitier-au-merveilleux/

nous nous appuierons sur les données issues de deux terrains d’ enquéte ethnographique pour
prendre part aux discussions relatives aux « expériences d’ enchantement », et plus singulierement
au modeéle heuristique du « dispositif d’enchantement » élaboré par Véronique Servais et Arnaud
Halloy (2014). Notre intention est ala fois de montrer I’ opérationnalité de ce modéle pour décrire
et analyser des pratiques initiatiques fort différentes, et d’indiquer |es aménagements nécessaires
pour saisir précisément les aspects spécifiques de nos terrains d’ enquéte.

Dans le cadre de sa recherche doctorale en anthropologie, Edgar Tasia s’ est rendu a Sydney
(Australie). Empruntant une démarche ethnographique, il s'est introduit sur le terrain du
« Gamarada » (ci-apres « GA »), un groupe de parole destiné aux Aborigénes cherchant a résorber
les effets collatéraux du traumatisme colonial. Les données sur lesquellesil s appuie dans le cadre
de cet article sont issues de sa participation réguliére a ces « rituels de résilience » durant prés d’un
an et de la réalisation d’une quinzaine d’entretiens. Sur un terrain plus proche, au sud de la
Belgique, Robin Susswein a suivi des personnes s'initiant a la « Communication animale intuitive
» (ci-aprés « Cl »). Il s'agit d’une technique de travail sur soi qui doit permettre aux initiés de
communiquer a distance avec des animaux, vivants ou morts, généralement absents du champ
perceptif immédiat. L’ enquéte de terrain, conduite dans le cadre d'un mémoire de master en
sociologie, S est appuyée sur la participation a deux « stages d'initiation » ala Cl, laréalisation de
douze entretiens semi-directifs auprés de personnes diversement impliquées dans le monde de la
Cl[1]. Sur ces deux terrains géographiquement éloignés et apparemment fort différents sur le plan
culturel, les « expériences d’ enchantement », ces moments ou « quel que chose » opére, prennent la
forme d’une méditation guidée qui suit un parcours d'initiation collective au sein d’un groupe
restreint de pratiquants.

Pour développer notre contribution a une socio-anthropologie de I’enchantement, nous
COmmMeNncerons par exposer, auss succinctement gque possible, le modéle heuristique du « dispositif
d’enchantement » tel qu’élaboré par Halloy et Servais (2014). Dans un second temps, nous
présenterons le GA et la Cl en tant que « trgjectoires d’ apprentissage » articulant trois séquences :
des pratiques préparatoires, le moment de I’ expérience elle-méme, et ce que les acteurs en font a
posteriori. Sur cette base, nous serons en mesure de discuter le modéle de Halloy et Servais sur
deux de ses aspects. D’ une part, I’ étendue des apprentissages référentiels et dispositionnels : ou les
acteurs puisent-ils les ressources pour ces apprentissages et, par consequent, quelle focale le
chercheur doit-il utiliser pour les décrire et les comprendre ? Et, d’ autre part, le statut qu’il
convient d’accorder a la « validation sociale » de |’expérience : s’y joue-t-il la simple
reconnaissance de la qualité extraordinaire d’une expérience subjective ou bien, davantage,
constitue-t-elle une part importante de I’ expérience d’ enchantement ? Ainsi, nous serons amenés a
prendre distance avec le cadre théorique de I’ anthropologie cognitive qui constitue une des
orientations du modéle, au profit d’ outils issus de la sociologie pragmatique et interactionniste.

Le modele heuristique du « dispositif
d’enchantement »

Dans une publication fort stimulante, Véronique Servais et Arnaud Halloy proposent un modele
heuristique qui permet d épaissir la question des conditions de possibilité d’une « expérience
d’ enchantement », a partir de leurs terrains respectifs (2014). La premiére a étudié les « rencontres
Dauphins » décrites par ses témoins comme des moments de communication totale et immédiate
entre I’homme et le dauphin, des baignades bouleversantes qui font I’effet d’ une véritable
« révélation ». Le second s’ est penché sur la possession chez les participants au culte Xangb de

-2/14-



Recife (Brésil), engageant le pratiquant dans un sentiment de révélation et suscitant chez lui la
conviction d’ étre en prise directe avec une entité extérieure.

Si I’ occurrence de telles expériences reste toujours incertaine, elle répond néanmoins a une logique
séquentielle dont I’ assemblage constitue, selon Halloy et Servais, une trajectoire d’ apprentissage
propre aux dispositifs d enchantement. Les auteurs ont modélisé cette trajectoire comme
I"articulation de trois séquences : le conditionnement imaginatif et |I’éducation de I’ attention,
I’ expérience d’ enchantement proprement dite et ce que I’individu en apprend, enfin I’ évaluation
sociae de |’ expérience.

La premiére phase (le conditionnement imaginatif et I’ éducation de I’ attention) consiste en un
apprentissage qui constitue un préalable a I’ expérience d’ enchantement proprement dite. Cette
premiére phase initiatique est marquée par |I'assimilation d’un arriere-plan mythologique qui
amene I'initié a (re)considérer les entités qui seront en jeu dans I’ expérience d’ enchantement a
I” aune des qualités particulieres gu’ on leur préte au sein d un collectif initiatique.

Dans cette méme phase, les initiés affutent leur attention, apprennent a poser leur regard sur les
€léments pertinents de ces situations, s exercent a discriminer les indicateurs d’ une authentique
possession ou d'une expérience dauphin « réussie ». Cette éducation de I’ attention repose sur un
apprentissage référentiel (des contenus représentationnels sont élaborés au fil des discussions entre
novices et experts, par la consultation d’ ouvrages qui rendent compte de ce type d’ expériences)
mais aussi sur un apprentissage dispositionnel (des savoir-faire pratiques, des attitudes, des
réactions émotionnelles, sont incorporés par le novice lors d’ observations directes).

Ensuite, |I’expérience d’ enchantement proprement dite est décrite par Halloy et Servais
essentiellement en termes de ressenti corporel, de « prise » du corps avec les affordances et les
attracteurs perceptuels de I’ environnement immédiat. Intenses frissons, envie de pleurer sans
raison, tremblements incontrdlables, ivresse... et toujours le ressenti d’ une intime proximité avec
I”entité qui est approchée ; qu'il s agisse d’une divinité que I’ initié incarne dans le cadre d’ un culte
de possession ou d’'un dauphin avec lequel un témoin peut partager de longs moments de brasses
en mer.

Enfin, I’évaluation sociale de I’ expérience est congue par A. Halloy essentiellement comme une
auto-évaluation consistant, pour le possédé, a confronter a posteriori sa propre expérience de
possession aux commentaires et discussions informelles des pratiquants plus aguerris, notamment
pour ajuster sa propre expression émotionnelle lors de la possession aux formes de performances
attendues dans un tel rite. Ici, |I’évaluation de I’ expérience vise donc une amélioration des
performances a venir. Sur le terrain des « rencontres Dauphin », le partage de récits d’ expériences
est trés courant. Beaucoup de témoins souhaitent parler de leur expérience, la mettre al’ épreuve de
celle des autres et ainsi « confirmer qu’on a bien vécu une expérience Dauphins et non, par
exemple, une ssimple illusion anthropomorphique » (2014 : 486). L’ enjeu de cette publicité est alors
de « rendre leur expérience acceptable » socialement, mais aussi de faire savoir aux autres que les
dauphins sont des « étres conscients et intentionnels » qu’il faut protéger.

Nous allons a présent tenter de faire jouer ce modeél e heuristique pour rendre compte des pratiques
initiatiques du GA et de la Cl dans les termes d' une socio-anthropologie de I’ enchantement, et
analyser leurs conditions de possibilité comme relevant de « tragjectoires d’ apprentissage ». Ainsi,
trois séquences seront distinguées sur nos terrain : (1) ce qui se déroule « en amont de
I’ expérience » (les apprentissages, |es pratiques préparatoires...), (2) |’ expérience proprement dite

-3/14-



(les moments identifiés par les participants comme source d’intensité émotionnelle,
d’ enchantement, de complétion) et (3) ce que les participant font de leur expérience a I’issue de
celle-ci (la validation sociale de I’expérience). Il nous sera ensuite permis de discuter des
amendements gque nous aurons di apporter au modéle pour comprendre au mieux les particularités
du GA et de la Cl, notamment du fait que I’ « enchantement » semble opérer autant, si pas
davantage, al’issue de |’ expérience qu’ au cours de celle-ci.

Le Gamarada

En amont de I’expérience

Lesindividus qui se rendent chague semaine au GA sont principal ement aborigenes ; tous se disent
souffrir d’un traumatisme intergénérationnel découlant de I’ épisode colonial| 2]. Usant du GA
comme d’ une plateforme polymorphe ou ces derniers peuvent venir chercher un safe space, une «
famille », des outils de gestion émotionnelle ; les membres du GA procedent a ce qu’ils nomment
un « parcours thérapeutique » (healing journey). Et si ¢’ est bien lorsgque les participants sont
présents au sein du cercle, assis parmi les uns et les autres a partager des fragments de leurs
histoires respectives (faites, pour la plupart, d’ épisodes de souffrance), qu’un tel parcours est rendu
le plus observable, ce dernier s'inscrit toutefois dans une temporalité biographique plus longue.
Pour les individus les plus convaincus par le dispositif du GA, cela fait longtemps que les
problémes (affectifs, socio-professionnels, identitaires, etc.) font partie de leur quotidien. En fait,
ces problemes, rapportent-ils, sont le terreau méme dans lequel ces individus ont vu le jour : une
forte précarité issue de I’ histoire coloniale les ayant enfermés, d’emblée, dans un cycle de
souffrance — cercle vicieux de reproduction d’inégalités socio-économiques, de problemes en
matiere de santé mentale et d’identité culturelle. Ce contexte amenera nombre d’ Aborigenes a se
familiariser avec le jeu de langage du « traumatisme intergénérationnel ». En effet, les membres du
GA rattachent nécessairement les événements contingents — le plus souvent malheureux — de leurs
existences a ce jeu de langage (Tasia, 2018a ; 2018b) ; dans le récit gu’ils font d’ eux-mémes, ces
individus se percoivent donc comme partant de la déviance (inévitable) et aboutissant, a force de
volonté, aladélivrance. Car si une « breche » (intergénérationnelle) est bien ala source de leurs
nombreux problemes, la solution pratique a celle-ci doit découler, quant a elle, d un effort
idiosyncrasique spécifique : ¢’ est au moyen d'un véritable travail sur soi que I’on s extrait de ce
terreau, que I’on amoindrit sa souffrance, que I’on « brise le cercle » du traumatisme. En effet,
selon la perspective des membres du GA, c’est par un tel travail de I’intériorité que s opére le soin,
gue s effectue le « parcours thérapeutique ». En cela, ces individus sont pris tout entiers dans un
autre jeu de langage : celui du « développement personnel ». Partant, ces derniers font preuve
d’une grande capacité d' « apérité », ¢’ est-a-dire d’ une disposition d’ ouverture qui permet « d’ étre
alerte par rapport atout ce qui pourrait faire sens » (Marquis, 2014 : 130)| 3]. Pour nombre d’ entre
eux, en effet, le besoin de colmater |a bréche est si profond et nécessaire, que tout dispositif «
thérapeutique » s inscrivant au croisement des jeux de langage du « traumatisme intergénérationnel
» (propre aux populations aborigenes du pays) et du « développement personnel », peut en principe
convenir. S appuyant sur les nombreux savoirs référentiels (connaissance de la cosmologie
émique) et dispositionnels (disposition al’ apérité) de ces individus en recherche d’ un « aller-mieux
», le dispositif du GA permet a ses membres d’ effectuer — au moyen d’ une série d’ exercices
pratiques — cette phase de « rebond » tant recherchée (Tasia, 2019).

Defait, lorsgu’ils se rendent au sein du cercle, tous les lundis soir, les membres du GA viennent y
pratiquer collectivement cette compétence d apérité dans un cadre sensé (puisqu’il s'inscrit au

-4/14-



carrefour de différents jeux de langage avec lesquels les membres sont familiers). Une fois sur
place, sous le regard attentif et bienveillant de leur leader, ilsy pratiquent une série d’ exercices
s’employant a développer chez eux une réception et une adhésion progressive a la valeur
thérapeutique de ces mémes exercices. Ainsi, au fil de la séance, les individus seront amenés a
partager leurs difficultés, tout en écoutant et en faisant leurs les difficultés des autres ;
progressivement, il devront calibrer leurs récits sur ceux des autres tout en trouvant dans ces
derniers de quoi leur « parler », de quoi nourrir le travail intérieur requis. Ce faisant, au moyen de
ces pratiques ritualisées (et donc codées), un sentiment d’émulation collective se fera
progressivement sentir au sein du groupe (voir Tasia, 2018a). Ce sentiment atteindra son
paroxysme dans la pratique du Dadirri, cette méditation guidée indigéne qui est, pour les membres,
I’ agent thérapeutique du programme, le moment ou I’ expérience d’ enchantement se produit.

L’expérience nue

Situé, dans le déroulement de la séance, en aval de toute une série d autres exercices, le Dadirri se
déroule comme suit : un membre du GA est désigné au consensus pour lire un petit texte écrit par
Miriam-Rose Ungunmerr-Baumann, une Aborigene de la région de Daly River (Territoire du
Nord) considérée par les membres comme une « sage »/ 4| . Pendant le temps de cette lecture, les
autres membres sont invités a fermer les yeux et a se focaliser sur I’ écoute et sur leur respiration.
Lanarration du récit — dont le contenu fait écho ala capacité de résilience des Aborigenes face aux
souffrances passées et présentes — est suivie d' un court silence de quelques secondes. Aprés quoi,
toujours sous les indications du lecteur désigné, les membres sont invités asimuler I’ allumage d'un
feu de camp al’aide d’un bout de bois imaginaire : les mains jointes et plates procedent alors a un
va-et-vient — comme lorsqu’ on cherche a se les réchauffer. Cette pratique génere un bruit distinct :
celui d’ un frottement de plus en plus intense. Ce va-et-vient s accélére jusqu’a produire une
flamme imaginaire. Ensuite, toujours sous les instructions du narrateur, les membres sont invités a
poser leurs mains (échauffées) sur leurs yeux (toujours fermés). Apres quoi, ils sont encore conviés
a prendre une forte inspiration, la maintenir quelques instants, et puis larelacher bruyamment.

Cette sequence d’ actions, peu spectaculaire pour un témoin extérieur, est souvent considérée par
les membres du GA comme particulierement « extraordinaire ». Elle engendre incontestablement
chez ces derniers une série de sensations agréables — un « quelque chose » qu’ils auront du mal a
qualifier. A ce moment précis de la séance, cependant, rien ne peut encore étre dit de ces
sensations : celles-ci restent al’ état de ce gu’ Antonio Damasio (1999) a qualifié de « background
feelings », ¢ est-a-dire de ressentis somatiques nébuleux et indéfinis qui ne sont pas une sensation
corporelle spécifique mais qui sont plutét une fagon de faire I’ expérience physique du monde
(Colombetti, 2009 : 8). L’absence d’une sorte de formulation ou d’expression condamne ce
ressenti affectif — situé a la périphérie de la conscience — a rester indéfini et, par conséquent, a ne
pas exister en tant que sensation précise. Par conséquent, seul |’ acte expressif permet de rendre ces
sensations brutes — ces « background feelings » — réelles, ¢’ est-a-dire partagées dans un monde
commun et accessible a la conscience des uns et des autres, d’une maniére ou d une autre
(Melchior, 2008). C’est au cours de la mise en commun de ces comptes rendus, dans I’ exercice
suivant le Dadirri, qu’' un tel processus est réalise.

En aval de I’expérience : la confection de I’expérience enchantée

Lors de cette mise en commun, les membres reviennent — au moyen du langage — sur
I « expérience nue » du Dadirri. Il n’est alors pas rare que les discussions démarrent sur des
exclamations du type « waouw, c’était génial ! » ou encore « ¢’ était tout simplement incroyable !

-5/14-



». De telles locutions sont généralement confirmées par les autres membres présents au sein du
cercle. Aprés quoi, chacun est invité arevenir plus en détails sur les sensations ressenties lors de la
pratique du Dadirri. Une mise en commun des comptes rendus est alors effectuée : les membres les
plus avancés dans la carriére de pratiquant du Dadirri se lancent généralement en premier. Leurs
énonceés sont ensuite répétés, reformulés, par les autres membres afin d’ étre appropriés par ces
derniers. Au cours de cet exercice, une double opération est réalisée. D’ abord, comme |’a montré
Howard Becker dans son étude sur la déviance (2012), un « apprentissage » (p. 80) passant par une
« éducation al’ attention » (p. 77) est effectué dans les interactions, au moyen du langage ; c’est au
cours de ce genre d'interactions que chacun apprend a reconnaitre les référents concrets
(physiologiques et langagiers) de I'expérience. Cette premiére opération débouche sur une
congruence et une convergence des récits d’ expérience. Ensuite, une telle convergence construite
dans et par I’interaction est vécue a posteriori, par les membres du GA, comme le signe d’un «
guelque chose » de singulier : une expérience d’ enchantement. C’est donc dans le processus de
reprise et de mise en mot de I’ expérience nue (ici, le Dadirri), que peuvent étre trouvees les
conditions de félicité de I’ expérience enchantée. C’est |’ entiéreté de ce processus qui pousse les
membres du GA a considérer le Dadirri comme un véritable « cadeau » aux propriétés
thérapeutiques puissantes, autorisant le « rebond » et la reconfiguration de certaines coordonnées
phénomeénol ogiques du monde.

La Communication Animal Intuitive

En amont de I’expérience

Telle que Robin Susswein (2015) I’ a observée dans le sud de la Belgique, I'initiation ala Cl prend
laforme de stages rassemblant une trentaine de personnes durant minimum trois jours consecutifs,
placées sous |’ égide d’ une « formatrice ». Cette derniére a une place centrale dans I'initiation
collective : les participants qui, pour la plupart, se rencontrent dans ce cadre pour la premiére fois,
sont venus pour €elle et la promesse gu’ elle formule de les amener a comprendre les animaux « au-
dela des mots ». Les participants avec lesquels |’ enquéteur a pu s entretenir plus longuement se
disaient rarement « convaincus » d avance par la Cl, son mode opératoire « nébuleux » les laissait
parfois perplexes. Leur attitude a priori était plutét marquée par la curiosité et le scepticisme, mais
un scepticisme compensé par le désir d'y croire.

La plupart des participants ont déja expérimenté cette attitude ambivalente avant leur initiation. lls
I”évoquent d’ ailleurs lorsgu’ils expliquent comment ils en sont venus a s'intéresser ala Cl. Assez
systématiquement, ces récits font d' abord état d’ une « breche » dans I’ existence, un moment
d’infortune et de peine morale qui heurte la personne dans son fonctionnement ordinaire (maladie,
décés d’'un proche...). C' est souvent apres avoir « tout essaye » parmi les recours ingtitutionnels les
plus légitimes (Médecine, Justice, Eglise...) que ces personnes accordent, non pas leur pleine
confiance, mais un espoir volontairement entretenu dans des ressources « alternatives » : auto-
hypnose, soins énergétiques, sophrologie... Face a ces ressources, un certain scepticisme n’est pas
inexistant, mais il apparait suspendu le temps de se poser des questions bien plus fondamentales
pour la personne : « Pourquoi le malheur me touche-t-il moi, maintenant ? Ou en suis-je ? Et
comment m'’en sortir ? ».

Dans le cadre de ces « enquétes existentielles », ces personnes développent une disposition a
I" apérité, que Nicolas Marquis a rencontrée aupres des lecteurs d’ ouvrages de développement
personnel (2014) et que nous avons également identifiée chez les Aborigénes qui prennent part au

-6/14-



GA. Une telle maniére de faire sens a partir d’ un contenu évocateur et polysémique est une
habileté pratique ou une disposition interprétative que la plupart des participants a la Cl ont pu
développer dans le passé, dans le cadre de ce que nous pourrions appeler une « carriere en
développement personnel ».

Dans laplupart des cas, I’amorce d' une telle carriére précéde de loin I'intérét pour laCl et ¢’est au
cours de celle-ci que la Cl peut apparaitre comme une ressource pertinente pour répondre a un
probleme pratique. En effet, une « communication » de ce type s'inscrit, comme d’ autres
ressources mobilisees face a la contingence, dans le contexte du traitement d’ une problématique
concréte qui engage le demandeur et implique un animal intimement connu de lui.

L’animal, dans le monde de la Cl, est la plupart du temps un animal domestique, considéré dans
ses dimensions relationnelle et affective. La « théorie » propre au monde de la Cl attribue a
Ianimal des capacités « intuitives » supérieures aux humains et en particulier la capacité d étre
sensible aux « ondes Alpha » par I’intermédiaire desquelles une communication d’ ordre
télépathique pourrait s établir. Au cours d’un stage, les participants se familiarisent avec cette
conception singuliére de I’animal et des moyens paranormaux de communication. C’est
essentiellement al’ occasion des « legons théoriques », dispensées par la formatrice, que se joue ce
travail sur les représentations, tandis que les moments de pauses sont |’occasion pour les
participants, au cours de discussions informelles, de reformuler certaines de leurs expériences dans
les termes de la Cl et donner une consistance toute personnelle a cette nouvelle cosmologie.

Au cours d'une journée d'initiation, les legons de la formatrice alternent avec des séances
d’ « exercices » collectifs. Si ce sont les « communications » elles-mémes qui intéressent les
participants au premier plan, ces derniers se plient sans résistance a ces petits jeux présentés
comme autant d’ étapes préparatoires. Ces activités participent effectivement al’ élaboration d’un
cadre dispositionnel et collectif au sein duquel la pratique de la Cl est possible. Un cadre
dispositionnel, d'abord, car ces exercices seront I’ occasion pour les participants de travailler des
dispositions et des habiletés mobilisées dans la pratique de la Cl. A travers une quinzaine
d’ activités, les participants s exercent a parler d’ eux-mémes a un ou plusieurs autres participants
avec qui ils ne sont pas encore familiers, a attribuer a un inconnu des qualités personnelles qu’il
ignorait de lui-méme, afaire preuve d’ apérité dans la réception d’ énoncés d’ autrui a son sujet, etc.
Un cadre collectif, ensuite, car I'initiation est aussi un processus d’ élaboration d’un groupe
restreint doté de qualités particuliéres.

Une des premiéres choses mises en avant par les participants lorsqu’ils relatent ce qui les a
« émerveillés » au cours du stage, ce sont ces moments au cours desquels ils ont ressenti la
« cohésion du groupe », le fait d’ étre impliqués « tous dans le méme but ». Il semble bien qu’en ClI,
comme dans le cas du GA, I’ enchantement des membres tienne en grande partie au sentiment de
partager, pour un temps, une intime connivence avec les autres participants.

L’expérience nue

Du point de vue des participants au monde de la Cl, une « communication » désigne le fait
d’ échanger, dans un niveau de réalité non physique dit « intuitif », des stimuli avec un animal
singulier qui est généralement absent du champ perceptif immédiat. Telle que nous I’avons
observeée, la « communication » se pratique en bindbme, chaque participant s essayant a établir un
contact avec I’animal de son partenaire afin de répondre a une question transmise par celui-ci. Le
communiquant n'a donc, au sujet de I’animal gu’'il tente de « rencontrer », que quelques

-7/14-



informations fournies par son partenaire : une photo de I’animal, la question formulée par son
partenaire et qu’il devra poser al’animal lors de la « communication », et plus largement le cadre
problématique, souvent intime et relationnel, au sein duquel cette question suscite I'intérét du
partenaire. Et réciproquement, pour « savoir vraiment » ce que pense son propre animal de telle ou
telle question problématique, e participant ne pourra compter que sur les énoncés rapportés par
son partenaire et espérer y déceler les indices d’ une « communication » véritable.

Dans la perspective des participants, I’ établissement d’ une telle « communication » suppose pour
lapersonne qui en fait I’ expérience d’ atteindre un état de conscience caractérisé par I’ « alignement
intérieur ». Cet état est travaillé dans |le cadre de méditations guidées. Concretement, lorsgue tous
les participants sont éparpillés dans la salle, yeux clos, souvent couchés sur un tapis de yoga, la
formatrice entame un monologue. Elle s appuie sur |’ aspect « proférentiel » du langage (Melchior,
2008) pour provoquer chez les participants I’ « autoréalisation des descriptions et des
nominations » (1bid.). Elle guide leur imaginaire par une série de suggestions, lesinvitant d’ abord a
sinstaler dans leur « espace merveilleux » ; elle leur suggere ensuite d'y « inviter leur animal »,
de le laisser approcher « a bonne distance », finalement de lui soumettre la question qu’ils ont
notée préal ablement, laisser repartir leur animal et rouvrir les yeux. Une séquence de ce type dure
une demi-dizaine de minutes. Les participants ont appris a étre attentifs a ce qu'ils ressentent dans
ces déambulations intérieures : chaleur, sentiment, couleurs, sons, pensees... Certaines
« communications » particulierement réussies sont décrites a posteriori par les participants
impliqués comme des moments d’ exaltation qui vont bien au-dela d’ une simple méditation. Pour
les participants, |’ enchantement opére au moment de la méditation, dans ce contact « intuitif » avec
I’ animal.

En aval de I'’expérience : la confection de I'’expérience enchantée

En effet, la possibilité d’ une « communication » réussie se fonde sur le principe selon lequel ce
type de phénomeéne ne releve pas simplement de I'imaginaire du pratiquant. Elle repose sur la
conversion du cadre pragmatique de I’ activité (Goffman, 2009), du statut de réverie intérieure a
celui de communication intuitive authentique et vérifiée. Certaines « communications » peuvent
rater, et la « théorie » de la Cl propose une série de réponses pour traiter les cas de « projection »
ou de non établissement d’une « communication ». Mais du point de vue des pratiquants, d’ autres
« communications » sont authentiques : elles relévent d’un échange télépathique ou « intuitif »
avec I’animal préalablement invité dans le « monde merveilleux » du communiquant, et permettent
ultérieurement au communiquant de se faire porte-voix de I’ animal « rencontré ».

Comment le groupe d'initiés s’y prend-il pour établir |’authenticité (ou non) d’une
communication ? Ce travail est réalisé collectivement lors d’ une étape ultérieure a la
« communication », dite de « vérification ». La « vérification » consiste, pour chaque binbme de
participants, a échanger les comptes rendus de leur « communication » et aen juger I’ authenticité.

Dans le cadre d’une « vérification », seul le participant qui n’a pas communiqué avec |’animal
connait cet animal dans le cadre de sa vie quotidienne. C'est lui qui est en mesure de « vérifier » le
compte rendu de « communication » de son partenaire en établissant des correspondances entre
deux ensembles de contenus : la connaissance ordinaire qu’il a de son propre animal et de son
environnement d’ une part, et les énoncés issus de la « communication » qui se rapportent au méme
animal et a son environnement d autre part. C'est aussi lui, le propriétaire de I’animal, qui lui est
affectivement lié et qui est susceptible d’ accueillir les « réponses » du communiquant et les indices
d’authenticité de la « communication » en faisant preuve de bonne volonté herméneutique ou

-8/14-



d' apérité.

A I’issue d’une méditation, les comptes rendus de « communication » ont d’ emblée un statut
transitionnel (Winnicott, 2002) : ils ne relévent ni radicalement de I’ intériorité du communiquant
(« projection »), ni radicalement de I'intentionnalité de I’ animal (« authentique communication »),
comme en témoignent les modalités variables utilisées par les participants dans leurs formulations
(«j'a vu, dans matétej’ai vu que... » ; « et lail m’est apparu comme... » ; « il m'adit que... »;
« j'a senti qu'il était... »). C’ est au cours de ces échanges entre les partenaires que peut se
construire progressivement le caractére « veérifié » d’une « communication » a travers la
reconnaissance d’indices : des traits de caractere de I’animal, la couleur d’un mur dans son
environnement familier... Les partenaires sont alors en quéte de ce petit détail que le
communiquant « n'aurait pas pu inventer », qui établit une correspondance suffisamment bonne
entre connaissance « intuitive » et connaissance ordinaire, et qui est susceptible de valider
I’ ensemble du processus.

Il peut également arriver que I’ étape formelle de la « vérification » en bindbme laisse aux énoncés
un statut incertain. Toute « communication » n’est pas systématiquement authentifiée ou réfutée a
cette étape ou, pour le dire autrement, le processus de vérification peut se poursuivre bien aprés la
cl6ture formelle de la « vérification » proprement dite. Ainsi, il n'est pas rare gu’un partenaire
trouve ultérieurement les indices susceptibles d entériner la validité de la communication. Le cas
de Sophie peut I'illustrer : cette participante au stage initiatique raconte a I’ enquéteur le
changement d’ attitude du chien de sa partenaire, Y vette, le lendemain d’ une « communication »
qui avait pour but de demander al’animal de ne plus aboyer alafenétre au passage des trois chiens
du voisin afin de préserver sa santé fragile :

Aprés[lejour de cette « communication »], le soir on rentrait chez soi. Et quand Y vette est revenue
pour le module de stage suivant, elle est venue vers moi et m'adit : « Tu saisquoi ? Le lendemain
matin, lestrois chiens sont passés et mon chien les a superbement délaissés ». Jedis: « Non! C'est
pasvrai turigoles? C'est un hasard ! » ; « Non jetejure! Jamaisil n'aurait fait ¢a, jamais ». Donc
laj’a commencé avraiment me poser des questions (...). C est incroyable, ¢’ est bluffant. Ca a éte,
oui, un moment fort.

Nous observons la une caractéristique majeure de I’ expérience d’ enchantement propre alaCl : le
« quelque chose » difficilement qualifiable pour les participants, qui caractérise les expériences
d’ enchantement semble devoir sa singuliére intensité autant, si pas davantage, a la reconnaissance
a posteriori de son caractére révélateur par le collectif, qu’aux qualités de son vécu subjectif au
moment de la « communication » proprement dite. Qu’ une « communication » soit authentifiée
lors de I’ étape formelle de la « vérification » ou plus tardivement, il apparait dans tous les cas que
c'est bien cette authenticité, produit d' un travail collectif ultérieur a la méditation, qui est
susceptible de charger affectivement les stimuli ressentis en méditation et convertir ce vécu
informe en véritable expérience d’ enchantement. Nous y reviendrons ci-dessous, au second point
deladiscussion.

Interét et limites du modele heuristique du « dispositif
d’enchantement »

Le modele heuristique de Halloy et Servais est précieux pour aborder les dispositifs initiatiques que
nous avons étudiés et éclairer les conditions de félicité d’ expériences singuliérement intenses qui

-9/14-



S'y déroulent dans les termes d’ une trajectoire d’ apprentissage. Nous souscrivons pleinement a
I"idée directrice du modéle selon lagquelle I’ expérience subjective d’ un « enchantement » est,
certes, quelque chose qui peut surprendre le sujet impliqué, mais est aussi le résultat d’ attentes
subjectives, de dispositions humaines et matérielles qui s apprennent et s'aménagent en amont,
dans le cours méme, et en aval de I’ expérience d’ enchantement proprement dite. Nous aimerions
cependant aller plus loin dans cette direction et montrer 1) qu’en amont de I’ expérience, les
apprentissages qui rendent possibles ces moments d’ « enchantement » trouvent leur origine au-
dela du collectif initiatique et de ses productions endogénes ; 2) que I’ « évaluation sociale de
I’ expérience » n’a pas uniquement pour fonction d’améliorer les performances futures de I’ initié ou
de rendre I’ expérience d’ enchantement socialement acceptable, mais que ¢’ est en grande partie a
travers ce processus gue se constitue, pour le sujet, le caractere enchanté de I’ expérience elle-
méme, rétrospectivement.

Questionner I'étendue des apprentissages référentiel et dispositionnel :
dans quelle société ces enchantements sont-ils possibles ?

Nous le rapportions plus haut : pour Halloy et Servais, le conditionnement imaginatif et |’ éducation
de I attention sont un préalable a |’ expérience proprement dite et consistent en un apprentissage
référentiel et dispositionnel. Ainsi, sur le plan de I’ apprentissage référentiel, les apprentis du culte
Xangb se familiarisent avec la cosmologie de ce culte a travers des fragments de mythe, des
interprétations de réves, des anecdotes biographiques impliquant des initiés qui nourrissent
I"imaginaire a propos des divinités ; sur le méme plan, les personnes intéressées par le « monde du
dauphin merveilleux » consultent de la littérature a ce sujet, assistent a des conférences qui
dessinent la cosmol ogie de ce monde, reconnaissent de nouvelles qualités typiques aux dauphins et
aux hommes. Dans les deux cas, ces moments d’ apprentissage référentiel sont situés par les auteurs
dans le cadre méme de I'initiation, c’est-a-dire dans la rencontre avec le monde initiatique du
Xangbd ou avec le monde des dauphins merveilleux. Les ressources mobilisées par cet
apprentissage sont également endogenes a ces sous-univers initiatiques particuliers. D’ apres les
auteurs, il en va de méme pour |’ apprentissage dispositionnel : I’assimilation de savoir-faire
pratiques nécessaires a I’ enchantement débuterait au contact des ressources culturelles du monde
initiatique en question (livres, blogs, conférences...), sinon vial’ observation directe d’ expériences
de ce type. Ce faisant, |’ apprentissage dont il est question semble ne S appuyer que sur les sous-
univers initiatiques eux-mémes.

Or, il nous semble que les expériences d’ enchantement gue nous avons observées s appuient,
certes, sur les ressources endogenes et parfois trés singulieres des mondes initiatiques, mais aussi
sur des savoirs référentiels et des dispositions dont I’ incorporation par les sujets précéde et déborde
largement leur rencontre avec le sous-univers initiatique. Edgar Tasia a bien montré que le collectif
de soutien aux Aborigenes d’ Australie, le GA, doit safélicité a un contexte historique postcolonial.
I en vade méme pour lesinitiésalaCl : leur rencontre avec le jeu de langage du dével oppement
personnel et les dispositions interprétatives qu’il charrie remonte largement en amont de la
découverte de la Cl. Dans un cas comme dans |’ autre, on n’entre pas dans ces sous-univers
initiatiques par hasard. Du moins, lorsgque nous nous posons cette question sociographique simple
consistant & se demander « qui sont les participants a tel dispositif d’ enchantement ? », nous
observons des régularités telles que nous devons interroger le statut conditionnant des trajectoires
biographiques longues et des structures sociales. Suivre plus en amont ces trajectoires pousse
I”enquéte ethnographique en dehors du sous-univers initiatique, vers d autres pratiques et dans
d autres institutions de la soci été.

-10/14-



Comment la « validation de I’expérience » participe-t-elle a sa félicité
pour le sujet de ’expérience lui-méme, et non seulement pour les futurs
initiés ?

Dans le modéle de Halloy et Servais, |’ évaluation sociale de I’ expérience est une condition de
possibilité de celle-ci, non pas pour le sujet de I’ expérience lui-méme, mais pour les futurs initiés
(ou pour lui-méme dans le futur) : les récits d’ expériences d’ enchantement réussies alimentent le
stock de ressources culturelles endogenes au monde initiatique et disponibles al’avenir pour les
autres initiés. C’est ainsi que les premiéres et derniéres étapes du dispositif se chevauchent
largement, soulignant deux aspects d’une méme réalité : alors que dans I’ étape 1 (celle du
conditionnement imaginatif et I’éducation de |’attention) c’est le pble « apprenti » et
I’ « apprentissage » qui sont mis en exergue, |'étape 3 (celle de I’évaluation sociale de
I’ expérience) met davantage en évidence le pble « expert » et le processus d’ élaboration et de
transmission de reperes (Halloy et Servais, 2014 : 491). Mais pour le sujet qui a vécu cette
expérience et qui laraconte, I’ évaluation sociale alaquelle il se préte ne semble avoir pour seule
fonction que de sanctionner ou confirmer une expérience d’ enchantement déja vécue comme telle.
Dans aucune des dimensions de I’ « évaluation sociale de |’ expérience », les auteurs ne semblent
considérer la maniére dont les comptes rendus de |’ expérience participent a I’ expérience
d’ enchantement elle-méme en tant que vécu subjectif intense et « merveilleux ». Sur ce point, nos
terrains montrent autre chose.

Dans le cas de la Cl, ce qui procure le caractére enchanté a |’ expérience de « communication »
n'est pas tant le contenu sensoriel de I’ expérience que la redéfinition sociale de son « cadre
pragmatique » (Goffman, 2009). D’un point de vue sensoriel, une « communication » est un
moment de réverie ou de méditation durant lequel le sujet s abandonne ala voix de la formatrice
qui guide le groupe d’initiés, de suggestion en suggestion. Pour les participants, ce qui est
considéré comme « merveilleux », c’'est bien le fait d’ envisager sérieusement la possibilité qu’ en
ressentant tels stimuli, les personnes se sentent bel et bien « connectées » avec I’animal et que,
partant, elles estiment pouvoir répondre aux questions du propriétaire et I’ accompagner ainsi dans
une épreuve. Or, c'est bien I’ éape dite de la « vérification », ¢’ est-a-dire la validation sociale de
I’ expérience, qui sanctionne a posteriori |e cadre pragmatique de I’ expérience. Une méditation est
« merveilleuse » dans ses consegquences, des lors que son contenu sensoriel est socialement validé
comme relevant de la « communication animale authentique ». En référence a
I’ ethnométhodologie, nous qualifions de propriétés rétro-prospectives de I’ activité (Garfinkel
2009 : 167) cette dynamique de qualification mutuelle entre des unités de sens éoignées dans le
temps : I’ expérience de méditation oriente le processus de vérification (elle lui donne son contenu :
un ressenti, des représentations, des indices potentiels d’ une « communication » véritable), et
I’ épreuve de « vérification » définit a posteriori le cadre pragmatique de la méditation (elle lui
donne son statut et fonde I’ anticipation de ses conséquences).

I en va de méme dans le cas du GA : a nouveau, ¢’ est moins le contenu sensoriel de I’ expérience
du Dadirri qui est source d’ enchantement, que la redéfinition sociale de son cadre pragmatique a
posteriori. Les sensations découvertes et vécues sur le mode subjectif par les participants lors de la
pratique de médiation guidée, n’ obtiennent leur caractére « thérapeutique » qu’ une fois le partage
des expériences effectué. Avant quoi, ces sensations — ces « background feelings » —, trop
éloignées de la conscience des individus, restent floues, dans un état que I’ on pourrait qualifier de
potentiel, d’ encore non discriminées. C’est donc bien au moyen du langage, dans I’ expérience de
validation sociale qu’ autorise la mise en commun des comptes rendus, que S opérationnalise
I”enchantement ; c’est elle qui transforme le Dadirri, cette médiation guidée source de sensations

-11/14-



nébuleuses, en « cadeau » thérapeutique aux propriétés « merveilleuses ».

Ni dénonciation, ni fascination : comprendre la
structure interne des expériences d’enchantement

A I'issue de cette mise & I’ épreuve du modéle heuristique du « dispositif d’enchantement »
développé par Halloy et Servais, nous avons formulé deux remarques, et souhaitons pour conclure
en préciser la portée. Nos remarques renvoient en effet a deux motifs distincts dans leurs
conséquences. 1) La réévaluation de I’ étendue des apprentissages, d' une assise exclusivement
endogene a une prise en considération d’'éléments dépassant le cadre strict des sous-univers
initiatiques, a une portée géenérale. Il nous semble en effet possible de mieux saisir les conditions
de possibilité du GA et dela Cl, mais aussi des expériences Dauphin et de la possession Xang6, en
inscrivant les initiés dans leur trajectoire biographigque longue et les dispositifs d’ enchantement
dans leur contexte socio-historique. 2) Notre seconde remarque, en revanche, doit sa pertinence a
des traits plus spécifiques du GA et de la Cl, que ces deux pratiques ne partagent que trop peu avec
le monde des Dauphins et |a possession Xangd. Les expériences d’ enchantement décrites par
Halloy et Servais sont des expériences qui engagent le corps dans des environnements riches en
affordances et en attracteurs perceptuels. La qualité des expériences décrites s appuie largement
sur les saillances de I’ environnement physique immédiat et leurs prises avec le corps sensible. Or,
les expériences d’ enchantement observées sur lesterrains du GA et delaCl, s elles recouvrent un
caractere d’émerveillement homologue, semblent devoir leur félicité a d’autres
processus : |'éaboration d’un collectif initiatique doté de qualités particuliéres (unité, écoute,
publicité de I’intime, confiance...), la maitrise de capacités interprétatives (disposition d’ apérité),
I’inscription de I’ expérience elle-méme dans un schéma narratif et relationnel... Le GA et laCl
sont d’abord des pratiques collectives et langagiéres, plutdt que corporelles et sensitives, et notre
appropriation du modele heuristique des « dispositifs d’ enchantement » a d( intégrer cette
particularité en se dessaisissant en partie des outils analytiques issus de |’ anthropol ogie cognitive
au profit d’ autres concepts rattachés a la sociol ogie pragmatique et interactionniste.

L es expériences intenses auxguelles nous avons assisté dans le cadre des rites aborigenes du GA ou
des formations & la Cl ne sont pas facilement descriptibles a leur juste valeur. Pour qui prend le
parti de suspendre momentanément les questions relatives a I’ efficacité du rituel (le GA soigne-t-il
vraiment ses participants ? La Cl permet-elle réellement de communiquer avec un animal
absent ?), il est possible de comprendre quelque chose de la structure interne de ces pratiques en
évitant le double écueil de la dénonciation et de la fascination. C’est précisément, nous semble-t-il,
ce gu’autorise le modéle de Halloy et Servais : interroger les conditions de possibilité d une
pratique en partant de |a perspective des acteurs en termes de qualité d’ expérience.

Bibliographie

Atkinson, Judy. 2002. Trauma Trails, Recreating Song Lines: The Transgenerational Effects of Trauma
in Indigenous Australia, North Melbourne : Spinifex Press.

Becker, Howard S. 2012. Outsiders:. études de sociologie de ladéviance, Paris : Métailié.

Colombetti, Giovanna. 2009. « What Language Does to Feelings », Journal of Consciousness Studies,
vol 16, p. 4-26.

-12/14-



Damasio, Antonio R. 1999. The Feeling of What Happens : Body, Emotion and the Making of
Consciousness, London : Vintage.

Favret-Saada, Jeanne. 2009. Désorceler, Paris : Editions de |’ Olivier.
Garfinkel, Harold. 2009. Recherches en ethnométhodologie, Paris : PUF.?
Goffman, Erving. 2009. Les cadres de I’ expérience, Paris, Editions de Minuit.

Halloy, Arnaud et Servais, Veronique. 2014. « Enchanting Gods and Dolphins: A Cross-Cultural
Analysis of Uncanny Encounters », ETHOS, vol. 42, n° 4, p. 479-504.

Lallement, Emmanuelle et Winkin, Yves. 2015. « Quand I’ anthropologie des mondes contemporains
remonte le moral de I’ anthropologie de la communication », Communiquer, n° 13, p. 107-122.

Marquis, Nicolas. 2014. Du bien-étre au marché du malaise : la société du développement personnel,
Paris : Presses universitaires de France.

Melchior, Thierry. 2008. Créer le réel : hypnose et thérapie, Paris : Editions du Seuil.

Moses, A. Dirk. 2012. Genocide and Settler Society: Frontier Violence and Stolen Indigenous Children
in Australian History, New Y ork : Berghahn Books.

Servais, Veronique. 2005. « Enchanting Dolphins: an Analysis of Human-Dolphin Encounters » in
Knight, John (ed.). Animalsin person, p. 211-229. Oxford : Berg.

Susswein, Robin. 2015. « La“Communication intuitive” et ses initiés. Approche ethnographique d’une
technique de dével oppement personnel impliquant I’animal » Mémoire de master en sociologie, sous la
direction de Nathalie Zaccai-Reyner, Bruxelles, Université Libre de Bruxelles [non publi€].

Tasia, Edgar. 2018a. « Au-dela du réve : ethnographie affective du processus de résilience des
Aborigénes de Sydney (Australie) », Tsantsa, n° 23, p. 14-23.

Tasia, Edgar. 2018b. « Du traumatisme & la résilience. Etude de cas socio-anthropologique d’un
dispositif thérapeutigue indigéne de la banlieue centrale de Sydney (Australie) » Thése de doctorat en
sciences politiques et sociales, sous la direction de David Berliner, Bruxelles, Université Libre de
Bruxelles.

Tasia, Edgar. 2019. « Quéte spirituelle, résilience et Temps du réve chez les Aborigénes de Sydney », In
Analysis, val. 3, n° 3, p. 278-285.

Ungunmerr-Baumann, Miriam-Rose. 1993. « Dadirri », in Hendriks, Joan et Hefferan, Gerry (eds.). A
Spirituality of Catholic Aborigines and the Struggle for Justice, p. 34-37. Kangaroo Point, Brisbane :
Qld, Aborigines & Torres Strait |slander Apostolate.

Winkin, Yves. 1998. « Le touriste et son double. Eléments pour une anthropologie de I’ enchantement »,
in Ossman, Susan (dir.). Miroirs maghrébins : itinéraires de soi et paysages de rencontre, p. 133-143.
Paris: CNRS éditions.

Winkin Yves. 2002. « Propositions pour une anthropologie de I’ enchantement », in Rasse, Paul, Midol,
Nancy et Triki, Fathi (dir.). Unité-Diversité. Lesidentités culturelles dans le jeu de lamondiaisation, p.
169-179. Paris: L’ Harmattan.

Winnicott, Donald. 2002. Jeu et réalité : I espace potentiel, Paris: Gallimard.?

-13/14-



Note

Sur ces deux terrains a forte teneur émotionnelle, qui exigent des participants quels qu’ils soient,
gu’ils mettent & disposition du collectif une part de leur intimité, les enquéteurs ont nécessairement di
se prendre au jeu de I'initiation. Il en vade leur présence méme au sein de ces collectifs (s'introduire et
éviter d'étre rejeté) mais aussi de la qualité de la compréhension des activités et des perspectives des
acteurs. |l n'en reste pas moins vrai que le travail d' analyse et de rédaction scientifique, qui doit étre
distingué de la « prise » avec la pratique étudiée, procéde d'une distanciation, d’une « reprise » du
matériau de premiere main depuis un espace physiquement et symboliquement distinct du terrain
(Favret-Saada, 2009). C’est ce double mouvement qui autorise une traduction aussi honnéte que
possible de la perspective des acteurs dans les termes d’'un projet scientifique, en un mot, une
compréhension. C’est aussi cela qui justifie notre grammaire double concernant I’ expression de nos
points de vue : nous distinguons, dans ce texte, nos personnes en tant qu’ enquéteurs (« I’ enquéteur ») et
en tant qu’ auteurs (« nous »).

Sur la question du traumatisme intergénérationnel des populations aborigénes de I’ Australie, voir
notamment Atkinson, 2002 ; Moses, 2012 ; Tasia, 2018a, 2018b.

Développée par Nicolas Marquis dans son travail sur les pratiques de lecture d’ ouvrages de
développement personnel, la notion d’ apérité désigne une disposition qui conditionne le caractere
efférent de lalecture, ¢’ est-a-dire son efficacité du point de vue du lecteur. L’ « efficacité » attendue par
les lecteurs de développement personnel est que quelque chose change dans leur vie, et singuliérement
dans le seul sous-univers directement ala portée de leur action individuelle : celui de lavie quotidienne.
Pour ce faire, la lecture doit s apparenter a un travail consistant non seulement a sélectionner les
ouvrages (et, au sein des ouvrages, les extraits) crédibles et engageants, mais encore a s' engager dans un
« processus de création d' éléments pertinents qui font sens » et que I’ objet (le texte) « est plus ou moins
en mesure de recevoir » (Marquis, 2014 : 126-127).

Pour plus d’'informations concernant M-R. Ungunmerr-Baumann et le Dadirri, voir notamment
Ungunmerr-Baumann, 1993 et Atkinson, 2002.

Article misen lignele Tuesday 7 April 2020 a17:24 —

Pour faire référence a cet article :
Raobin Susswein et Edgar Tasia,” S'initier au merveilleux.”, EspacesTemps.net, Works, 07.04.2020
https://www.espacestemps.net/en/articles/sinitier-au-merveilleux/

DOl : 10.26151/espacestemps.net-34ck-vy73

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-14/14-



	Espacestemps.net
	S’initier au merveilleux.


