Espacestemps.net

Think human together.

Qui mange qui ? Une psychatnalyse.
Assistant éditorial , le Tuesday 4 December 2018

Source : favim.com.

Cela vous aura peut-étre échappé et pourtant il s'agit d’un événement majeur : il existe désormais
des croquettes végétariennes pour chats.

C’est d§aune longue histoire. Dés 1986, le Vegecat, un produit de la marque V egepet appartenant
a une soci été basée dans le Montana, proposait des aliments végeétaux pour les chats. Le Vegecat a
ensuite été complété par le Vegecat phi et le Vegekit, qui contiennent des nutriments (notamment
des protéines) obtenus sans recours a des matiéres animales. |l existe de fait aujourd’ hui un large
éventail d’aliments végétaux pour chats, dont certains visent a leur éviter toute nourriture carnée.

C’est un point d’arrivée provisoire d’ une histoire encore plus longue. Le végétarisme apparait en
premier dans les religions originaires de I’ Inde (hindouisme, jainisme, bouddhistme, et sikhisme)

vie et le refus de la violence. Son origine est le Ch?ndogyopani ?ad, datée du sixieme siécle avant
J.-C., qui fait partie des textes sacrés centraux de I’ hindouisme. 1l s agit donc d'un précepte dont
I application marque I’ adhésion & la doctrine et I’inclusion dans la communauté religieuse. A la
méme époque, |e végétarisme de Pythagore (—-580-—495) se fonde sur des raisons opposeées : ¢’ est
une prise de distance laique vis-a-vis des sacrifices d animaux effectués lors de cérémonies
religieuses qui motive son refus de manger de la viande. Cependant, Pythagore rejoint
I’ hindouisme dans sa croyance en la réincarnation des « ames vagabondes » en différents étres,

Espacestemps.net -1/4- 27.01.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/qui-mange-qui-une-psychatnalyse/

comme le dit son disciple romain Ovide.

Depuis lors, sous ses différentes variantes, le végétarisme est devenu une nébuleuse foisonnante, en
expansion ces derniers temps, a lafois par le nombre de ses adeptes et par la dynamique de sa
doctrine. Au lien évident, atravers la notion de souffrance animale, entre I’ alimentation, I’ éevage,
les manteaux de fourrure, les abattoirs, les zoos, les cirques, la vivisection et les expériences
meédicales, s g oute une nouvelle attention aux végétaux, les plantes étant reconnues comme des
étres sensibles et les arbres devenant porteurs de valeurs de bienveillance et d’ attention aux plus
faibles. D’ou I’émergence d’'une difficulté potentielle, soulignée par quelques humoristes
rationalistes : si toutes les especes deviennent également sensibles et respectables, cela ne va-t-il
pas finir par poser un probléme diét-éthique ? Apres la découverte que la grande majorité des
bactéries que les corps humains hébergent sont bénéfiques a notre santé, les citoyens, ou du moins
les plus engagés d’ entre eux, ne vont-ils pas exiger qu’ on montre davantage de compassion envers
les virus, ces migrateurs nécessiteux qui cherchent simplement une cellule d’ accueil ?

Ces complications proviennent de la contradiction, pas si aisée a dénouer, entre la recherche, dans
le monde vivant, de valeurs morales qui feraient défaut a des soci étés ravagées par le spécisme et le
fait que ce monde vivant, on le sait depuis Darwin, fonctionne et évolue sous I’ effet de logiques
radicalement amorales. Le basculement entre, d’un c6té, les devoirs des humains vis-a-vis des
animaux et, de |’ autre, des droits propres aux vivants non-humains pose des problemes difficiles a
résoudre, méme en dehors de toute prétention hiérarchique de I’ espéce humaine. C’ est la question
de la participation commune a une conversation éthique qui rend le franchissement de ce seuil fort
problématique. Comment, en effet, traiter comme fins et non comme moyens, selon la formule
d’ Immanuel Kant, des étres qui, eux, a part de tres rares exceptions, semblent bien traiter les autres
étres comme des moyens, sans méme se poser la question ?

Or, contrairement a ce qu’un regard superficiel pourrait laisser penser, I'irruption d’aliments
végeétaux pour chats reléve d’'un tout autre registre. En effet, al’inverse du chien, « carnivore
opportuniste », le chat est, a I’ état sauvage, un carnivore quasi exclusif et lui proposer une
alimentation végétarienne (et méme, en |’ occurrence, végeétalienne voire végane[1]) est un acte qui
ne peut s'inscrire dans le projet d’ un retour a un ordre préexistant que I’ action humaine aurait
perturbé. Il ne peut relever de I’ application d’un droit animal avivre savie d’animal puisgue, pour
autant qu’on puisse en juger, les chats aiment bien la viande et ne semblent pas spontanément
tentés par |’ aventure végétarienne.

Il s'agit donc d autre chose, d’ un projet de transformation en profondeur de la relation des humains
avec le monde vivant. C’est bien plus que la contraception des chats et des chiens, la sexualité
zoophile ou la nécrophilie des cimetiéres pour animaux, des phénomeénes qui peuvent se lire
comme une variante de I’ @ evage. Cette fois, ¢’ est une mutation d’ un autre ordre qui est visée.

Notons d’'abord que, méme pour les chats, la conversion alimentaire est possible, méme si cela
co(te un peu plus cher, comme on le voit avec les substituts végétariens a la viande destinés aux
humains. Plusieurs produits qui leurs sont proposés contiennent I’ensemble des nutriments
nécessaires, y compris la taurine, une protéine indispensable aux chats, qui ne peuvent la
synthétiser eux-mémes et qui la trouvent habituellement dans la viande. Dans |’ approche
végétalienne, cette substance est produite directement par une opération chimique ou par extraction
a partir de matieres strictement végétales. Les militants végétariens et les entreprises qui
commercialisent les croquettes végétales citent des travaux universitaires qui montrent que, a
condition gque des nutriments spécifiques soient bien inclus dans leur alimentation, les chats ne

Espacestemps.net -2/4- 27.01.2026


https://www.dailymotion.com/video/x6oy80r
https://www.dailymotion.com/video/x6oy80r

souffrent pas de problemes particuliers et ne semblent pas avoir exprimeé de réticences audibles a
ce nouveau régime. Seule une partie du milieu de la médecine animale défend la thése inverse (voir
par exemple le plaidoyer balancé de Géraldine Blanchard) et la plupart des cliniques vétérinaires
continuent d’ affirmer en bloc la nécessité pour les chats d’ingérer des produits carnés, méme
lorsque les molécules concernées peuvent étre produites autrement. On a donc le sentiment que,
désormais, ce sont ceux que les mouvements végétariens pourraient désigner par le terme de
« systeme » qui défendent un monde vivant partiellement préservé, tandis que les militants du
végétal n’hésitent pas a promouvoir une inclusion totale des « animaux de compagnie » dans la
sphére de I’ action humaine. 1l s'agit en somme d’un combat a front renversé, dans lequel les
représentants du monde agro-industriel apparai ssent comme des naturalistes modérés tandis que les
activistes vegan font de la nature un projet politique assumé.

« Nous croyons gu'il est possible de créer un monde meilleur », proclame le site de vente en ligne
The Vegan Shop. David Olivier, militant végétalien de la premiere heure, cite dans son blog un
texte qu’il alui-méme écrit en 1990 et dont voici un extrait :

« Nourrir un chat ou un chien sans viande n’ est certainement pas naturel, mais les nourrir tout
court n’est pas naturel. Le chat et le chien ne sont pas eux-mémes naturels, ils ont été créés par
I”homme a partir d’ espéces sauvages. L’ homme les a tellement modifiés gqu’ on ne sait méme pas
exactement de quelles especesils proviennent [ ...]. Leurs habitudes et leur physiologie ont changé,
dans une direction voulue par les hommes, selon les intéréts des hommes, sans se demander si
cette évolution “ respectait leur nature” . Pourtant, beaucoup se plaisent a trouver scandaleux de
les nourrir sans viande, parce qu’ici il ne s agit pas de servir des intéréts humains, mais de servir
ceux d’autres animaux, que I’on dit “ de boucherie” . Et on ne se demande pas dans quelle mesure
il est “naturel” pour ces derniers d' étre justement “ de boucherie” , d’ étre sélectionnés pour leur
rendement, d’ étre parqués des mois ou des années durant dans des espaces ou ils peuvent a peine
bouger, de recevoir une nourriture on ne peut moins “ naturelle” , et, finalement, de finir leur
carriere dans des boites pour autres animaux, dits “ familiers”, dont les ancétres sauvages
N’ auraient jamais songé a se nourrir de boauf ou de poisson...

[...] Le probléme de savoir si ¢’ est naturel ou non de nourrir les chats sans viande ne m' intéresse
pas plus que de savoir si c’est naturel ou non de lui faire faire pipi dans une caisse avec du
gravier. Ce qui n'importe est de savoir si un chat ou un chien peut étre en bonne santé et heureux
sansviande ; et ceci en gardant a |’ esprit que les animaux qui servent a faire la viande, eux, n’ ont
pas cette chance gu’ on se préoccupe de leur bonheur et de leur santé, du moment qu’ils arrivent
vivants aux portes de |’ abattoir. »

Le message est clair. Ce que les humains appellent « nature » n’est rien d autre que le type de
rapport avec le monde biologique et physique qu’ils estiment |égitime ou désirable dans un
contexte social donné. On ne peut donc se réclamer de la nature en général, mais d’ un modéle de
nature substituable & un autre. En prenant acte que |’ action humaine touche I’ ensemble du monde
vivant et tout en se réclamant de I’ antispécisme, David Olivier et ses camarades proposent, parmi
les nombreux modeéles possibles, celui qui attribue aux humains la responsabilité de protéger des
espéeces animales contre d’ autres especes animales et donc d’instaurer une configuration assez
différente de celle qui existait avant |I’apparition d’'Homo sapiens. Puisque les hommes
interviennent peu ou prou sur I’ ensemble du monde vivant et, en conséquence, sur |’ensemble de la
chaine alimentaire, on ne voit pas pourguoi, en effet, ils ne pourraient pas mettre en cauvre le
scheme du véganisme a |’ ensemble des relations inter-especes, ce que requiert, en pratique, ce
projet. Ainsi, dans un monde dont I’ élevage aurait été exclu, que faire des espéces qui ont été

Espacestemps.net -3/4- 27.01.2026


https://www.sciencesetavenir.fr/animaux/un-regime-vegan-pour-chiens-et-chats_107362
http://david.olivier.name/fr/sur-l-alimentation-vegetarienne-des-chats-et-des-chiens

modifiées pour étre « exploitées », en respectant les principes du projet de « végétalisation » ? Les
renvoyer al’ état sauvage ? Ce serait leur réserver une mort tragique. Les laisser s éteindre peu a
peu ? La biodiversité en souffrirait. En faire des animaux de compagnie ? Cela prolongerait
I’ exploitation sous d’ autres formes. Justement parce qu’ aucune des solutions n’ est pensable dans
une perspective naturaliste, ¢’ est bien un projet promeéthéen qui s esquisse, qui prend a contre-pied
I” approche conservatoire de la plupart des postures écologistes, fondée sur I’idée qu’il ne faut pas
toucher a la nature, sous peine que celle-ci « reprenne ses droits » ou méme « se venge ». Méme s
la comparaison est discutable a bien des égards, on ne peut s'empécher de penser a une symétrie :
chats végétariens / vaches carnivores : |’ alimentation de bovins par des farines animales pourrait
étre — c’est discuté — al’ origine de I’ encéphal opathie spongiforme bovine (les « vaches folles » des
années 1990).

Ceux qui veulent rendre les chats végétariens ne semblent en tout cas pas torturés par |’ angoisse de
I”hubris. Ils veulent « corriger la nature » (comme on disait en Union soviétique) pour la rendre
meilleure. Et ils le font sur la base de valeurs (« bien-étre », « compassion », « bonheur ») qui
évoquent davantage la constitution des Etats-Unis de 1776 que Le principe responsabilité d Hans
Jonag[2]. Ils dissocient la défense du monde vivant des discours de dénonciation des dangers de la
technique, une position plutdt portée, dans le monde francophone, par des philosophes de la
« finitude », d’inspiration chrétienne, comme Jacques Ellul, Paul Virilio, Bruno Latour ou
Dominique Bourg. Au contraire, ceux qui cherchent & convaincre les chats de devenir végétaliens
manifestent une confiance dans la possibilité, par la force des idées et le truchement de la
technologie, d’ un monde plus désirable.

En somme, la question « qui mange qui ? » en appelle forcément une autre : « pourquoi “qui
mange qui ?” et non “qui mange quoi ?’, “quoi mange qui 7’ ou “quoi mange quoi 7’ ? » — et une
troisieme : qui décide si I’on a affaire a une personne ou a une chose ? Ce qui est certain, en tout
cas, ¢’ est que laradicalité du véganisme a pour point d’ appui larevendication atraiter de la nature
comme d’'un enjeu politique assumé — et non, comme certains le souhaiteraient, d’ aborder la
politique avec le « point de vue de la nature ». Sa capacité a susciter des débats qui ne laissent que
peu de citoyens indifférents lui donne déja, sur ce point, raison.

Le Tuesday 4 December 2018 a 17:37 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses a ce
billet viale fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -4/4- 27.01.2026


https://www.espacestemps.net/en/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Qui mange qui ? Une psychatnalyse.


