Par Emmanuelle Tricoire. Le 30 June 2005

« Sous un grand ciel gris, dans une grande plaine poudreuse, sans chemins, sans gazon, sans un
chardon, sans une ortie, je rencontrai plusieurs hommes qui marchaient courbés.

Chacun d’eux portait sur son dos une énorme Chimere, aussi lourde qu’un sac de farine ou de
charbon, ou le fourniment d’un fantassin romain. »...

On peut se demander comment certains personnages publics ou personnes de pouvoir ont pu
atteindre une telle position dans la société alors méme qu'ils laissent transparaitre un tres faible
sens éthique. L’ éhique est ici comprise au sens de souci de I’ Autre, conscience de I’ altérité et par
extension sens de I'intérét général : comment devient-on un personnage public, parfois un
représentant de la société, en étant visiblement éloigné de I'intérét général et de la responsabilité
envers|’Autre ?

Tentons de cerner |’un des ressorts de | ascension sociale des individus, y compris de ceux qui
semblent avoir un rapport arbitraire ou fantaisiste a I’ éhique. Laissons de coté, sans les exclure
mais comme insuffisantes, |’ explication de ces ascensions sociales par |a compétence personnelle,
le travail particulier, une force égotique particuliere qui imposerait aux autres une vision du monde.

La société sera ici concue comme une construction fondée sur les relations : une immense et
complexe pyramide humaine, large et souple, mouvante, certains individus ascendants, d’ autres
descendants. Aucun mouvement d'un individu ne peut étre réalisé sans I’ appui, & un moment
donné et dans des proportions diverses, d autres individus. 1l s'agit d’un objet entierement
construit, sociétal, un produit humain collectif ne tenant qu’ a ceux qui le tiennent.

Il reste donc ce qui nous intéresse, cette contradiction : bien qu’elle mene a une prise de
responsabilité publique par un individu qui ne tient pas ou peu compte de I’intérét général,
|’ ascension sociale passe nécessairement par I’ assentiment d’ autres éléments de la société, d’ autres
individus. Or ces autres individus sont apparemment desservis par celui dont ils favorisent
I” ascension.

L’ une des réponses souvent apportées a cette question, par exemple a travers les arts populaires
(cinéma, littérature), passerait par I’affirmation de I’ existence d’'une petite communauté, de
notables notamment, fonctionnant sur des valeurs inversées et privilégiant avant tout le pouvoir et

sa propre conservation. Des romans classiques qui commencent au 19° siécle et développent un

-1/5-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/proximitarisme-en/

certain regard sociologique (& commencer par les grands écrivains européens du 19° siécle, de
Stendhal a Mickiewicz) comme des films populaires surtout dans les années 1960-1980 (de Main
basse sur la ville de Francesco Rosi, 1962 a La femme flic de Y ves Boisset, 1980, etc.) se fondent
sur ce postulat que I’on « découvre » au fil de I’ cauvre. Radicalisée, cette these devient celle du
complot. Un petit groupe de personnes s entraideraient donc pour se hisser les uns les autres, les
uns sur les autres, aux sommets du pouvoir (et de I’argent) en un systéme presque clos, bref ils
faciliteraient, par un systeme de services et de contre-services (le don et le contre-don immateériels),
la promotion de leur groupe détenant un pouvoir important sur la société, selon une définition
classique du communautarisme. En philosophie politique, c’est I'idée que les partis politiques
basculeraient inévitablement vers |’ absence de démocratie. Dans cette hypothése, les rares fuites,
les rares trahisons opérées par quelques fous courageux, seraient assez vite réprimées. Tout
pouvoir reposerait donc sur un systéme plus ou moins maffieux.

Le modéle est-il généralisable, les communautarismes sont-ils a ce point multiples et les noyaux de
pouvoir des sociétés sont-ils tous fondés sur ce traditionnel communautarisme, au point de
répondre a notre question de départ : constituer la raison de I’ ascension sociale d’individus qui ne
favoriseront pas|’intérét général mais celui de cette petite oligarchie ?

Ces perceptions ou hypothéses reposent sur le postulat pessimiste d’ une « nature » (ce seul premier
terme est a prendre avec précaution) humaine fondamentalement mauvaise, et d’ individus qui, des
gu’ils détiendraient un pouvaoir, S en serviraient pour menacer les autres, pour obtenir encore plus
de pouvoir, en dépit de tout sens éthique, de toute conscience et mesure de I’ Autre. Par ailleurs, si
I”on conserve I’idée d’ une ascension reposant nécessairement sur les autres, |I’idée repose sur la
conception d’ une humanité dont les éléments moteurs, les élites particuliérement, sont sans
conscience d elle-méme, puisqu’ elle agirait al’ encontre de I’ intérét général.

Mais on se permettra d’ en douter. Car malgré les convictions pessimistes, bien représentées parmi
les intellectuel s européens, les altermondialistes et les terrifiés de I’ ouverture au monde dotés de
moins d outils que les intelligentsias pour I’ affronter, bien représentés comme on le sait encore
mieux depuis le vote du 29 mai, il est tres clair que la place de I’ éhique progresse globalement
dans I" histoire des sociétés. On confond simplement |a prise de conscience et la prise en compte
grandissante des actes anéthiques avec leur croissance : prenons le cas le plus clair des
responsables politiques tels qu’ils sont traités par le monde. Si I’on considére avec gravité des
épisodes tel's que les génocides, qui ne caractérisent pas une époque révolue, il est fondamental de
relever que ce phénomene est depuis quelques 50 ans de plus en plus clairement désigné, de plus
en plus rigoureusement condamné, et désormais, depuis La Haye, de plus en plus jugé par un
systeme juridique construit en fonction. Sur les nombreuses limites et déficiences de ces
jugements, il est intéressant de noter qu’ elles sont relevées et critiquées, par exemple au cours du
proces de Slobodan Milosevic : les déficiences dénoncées laborieusement engendrent des
progressions difficiles, I’ évolution tendrait a étre rassurante puisqu’ elles est signe de démocratie —
alors que ¢’ est I’ aspect définitif, la perfection immédiatement affirmeée, les solutions radicales avec
leur cortége d’ implacable et d’ arbitraires, qui caractérisent les régimes totalitaires. La conscience
du monde agit dans le méme sens que |’ éthique, qui repose sur la cognition intériorisée et abstraite
de I’existence de I"humanité. La mondialisation contribue a cette cognition de facon décisive, €elle
est I’instrument et en méme temps le phénomeéne de la découverte des autres ainsi que de la
réduction de la distance, spatiale comme sociale, qui nous relie aux autres.

Reformulons notre questionnement initial : comment comprendre que des personnes aient pu, pour
se hisser dans la hiérarchie sociale et pratiquer des responsabilités collectives en manifestant des

-2/5-



principes peu éthiques, bénéficier de la bienveillance voire de la complicité d’ une partie de cette
humanité qui tend pourtant, dans son propre intérét, a une éthique indéniable ?

Ici intervient laloi de la proximité : ceux que I’ on percoit facilement dans les journaux comme “
les « salauds », hommes politiques, personnalités publiques, ... sont également dans des réseaux de
proximité, aux contours indéfinis, les proches de personnes qui, pour les proches ont renoncé, sans
autres contrepartie que la tranquillité — la « paix sociale » pour soi seul —, par sympathie, par
conscience de la complexité d’ une personne prise dans sa globalité, pour faire une exception, pour
faire plaisir, pour ne pas faire émerger de conflit dans leur réseau proche... — ont renonce a
appliquer ou a revendiquer leurs principes éthiques, et ont préféré faire (ou laisser faire, ce qui
revient au méme) un choix « communautariste » par défaut — nous dirons un choix proximitariste
. il consiste a privilégier son réseau de proximité et porter ainsi atteinte a I’intérét général donc
finalement & son propre intérét.

Nous entendons ou proférons tous des propos comme : « Oui, ¢’ est vrai, ce type est vraiment
inique, insupportable méme — mais tu sais je le connais aussi dans ses moments de doutes, ¢’ est
quelgu’ un de complexe... » ou encore : « je sais bien qu’'elle fait quelque chose ici de monstrueux
— mais elle n’a pas su se défaire de ce que lui ont transmis malgré tout ses parents, elle est
vulnérable, et puis par ailleurs elle peut avoir de tellement bonnes idées... » et puis bien siir, « je
sais qu’il a son caractere — mais je le connais bien, on peut faire une exception... » et puis aussi :
« Ah, ¢a c’est vraiment ignoble de dire cela. — Comment ¢’ est mon fils qui a dit ¢a ? oui mais
mon fils s'il dit ¢a c’est pour rire, et puis I’essentiel c’est qu’il soit heureux, et qu’on s entende
bien... »

Et I’on pourrait remplacer le « fils » par le « pére », parce que ¢’ est sans doute au sein des familles
gue I’on trouve le plus facilement ce type de comportement. Le cadre et |le systéme familial est
souvent un modele pour les communautés : les vocables « frere », « sister » dans la bouche d’'un
noir américain raciste pour désigner une passante noire apres avoir copieusement insulté les blancs
autour de lui, « Mére » (Térésa par exemple) et plus récemment, pour un groupe suffisamment
large et résaltien pour gu’ on ne puisse le soupgonner de communautarisme mais qui correspond
bien & ce proximitarisme, celui des chrétiens catholiques déplorant la mort de leur « pere » Jean-
Paul 2 en dépit de tout regard sur ses oauvres et de toute prise en compte du phénomeéne de la mort
(celasemblait une surprise inattendue et inacceptable que cet homme ait pu mourir) et pour la seule
raison qu’il est leur « pére ». Notons cependant que le lien de descendance, celui qui relie des
enfants aux parents dans notre société occidentale fondée sur une cellule familiale réduite,
constitue peut-étre I’ un des liens de proximité qui se frottent le plus avec laremise en question et la
critique — au prix peut-étre qu’ elle soit peu sereine et radicale —, et ceci souvent en dépit des
effets collatéraux, intéréts socioéconomiques. Pourquoi ? Tenter d’ étre au monde au-dela de (et
aprés) ses parents est un acte qui rapproche de I’ éthique, du sens de I'intérét général, de la
conscience de ce qui nousrelie al’ Altérité, al’ humanité au-dela et parfois en dépit de nos proches.
Prendre de la distance avec ses premiers proches pour aller au Monde, la démarche peut en effet
étre vitale et expliquer le dynamisme de cette distance.

Toutes ces attitudes de laisser-faire fonctionnent non seulement sur la recherche de la tranquillité
dansle voisinat!, mais aussi sur la bonne volonté, et méme sur la volonté d’ un modus vivendi, qui
N’ est pas aprendre alalégére parce qu'il a pu étre dans e monde du concret et de la proximité lui-
méme producteur de société... mais d’'un type de société que le jeu des mobilités, sociales et
géographiques, que le jeu des immatérialités de notre monde contemporain nous permet
maintenant de dépasser, pour prétendre a autre chose, & mieux : I’humanité?. Car ces postures

-3/5-



bienveillantes envers les proches privilégient le lien de proximité, envers des personnes concrétes,
au détriment du lien avec I’ensemble de I humanité, au détriment d’ une éthique vers laquelle il
serait difficile, voire dur — qui demanderait une dureté relationnelle peu facilement admissible —
de... tendre. Ces postures marquent pourtant la victoire des critéres communautaires sur ceux du
Monde et de I’humanité... Selon les logiques, souvent tacites, de la collusion par proximité, sont
ainsi laissées ou remises des responsabilités a des personnes ayant renoncé ou pouvant renoncer a
I’ éthique, mais qui restent cautionnées, validées, rassurées, protégées par leurs réseaux proches.
C’est donc cette loi de la proximité qui permet que des personnes dénuées de sens de I’ intérét
général puissent étre investies de responsabilités qui ont des répercussions sur I’intérét général.

A partir de quel seuil faudrait-il conclure & une morale de la vigilance ? Concevoir qu’un conflit,
d’autant plus dur qu’il est petit (notre voisin peut nous gacher la vie beaucoup plus que le Rwanda
ne le pourrajamais), d’ autant plus difficile qu'il aurait lieu dans notre environnement proche, vaut
davantage la peine que de rester bons amis (¢a peut toujours servir) et méme de pouvoir, au-dela
des différences, réussir a faire société ? Ou aors, a un certain seuil, qui reste a définir, défier laloi
de la proximité, qui ressemble aux principes du communautarisme, devenu proximitarisme au sein
méme des réseaux larges et indéfinis qui composent la sociabilité la plus fréquente dans nos
Sociétés, et qui revient alanégation de |’ humanité ? Dans le film Hotel Rwanda, on est trés soulagé
lorsgue ce Hutu, sans étre poussé cette fois par safemme tutsie et méme malgré elle, au risque d’'un
conflit avec elle, choisit de rester au Rwanda pour défendre les Tutsis : I’ humanité entre en scene,
dans sa pleine dimension. Prendre ses distances avec |’ Autre, le pourtant proche, exiger de lui
autant que de n’importe qui, C’ est se rapprocher de lui, le rendre pleinement responsable, autant
Proche que Lointain ? et donc lui donner sa profonde Humanité. Apres la proximité comme
ferment de société, la distance comme ciment d’ humanité.

. « Mais |la monstrueuse béte n’était pas un poids inerte; au contraire, elle enveloppait et
opprimait I’homme de ses muscles élastiques et puissants ; elle s agrafait avec ses deux vastes
griffes ala poitrine de sa monture; et sa téte fabuleuse surmontait le front de I’ homme, comme un
de ces casques horribles par lesquels les anciens guerriers espéraient ajouter a la terreur de
I’ ennemi.

Je questionnai I’un de ces hommes, et je lui demandai ou ilsalaient ainsi. II me répondit qu'il n’en
savait rien, ni lui, ni les autres; mais qu’ évidemment ils allaient quelque part, puisqu’ils étaient
poussés par un invincible besoin de marcher.

Chose curieuse a noter : aucun de ces voyageurs n’ avait I'air irrité contre la béte féroce suspendue
a son cou et collée a son dos ; on et dit qu’il la considérait comme faisant partie de lui-méme.
Tous ces visages fatigués et sérieux ne témoignaient d’aucun désespoir ; sous la coupole
spleenétique du ciel, les pieds plongés dans la poussiére d un sol aussi désolé que ce ciel, ils
cheminaient avec la physionomie résignée de ceux qui sont condamnés a espérer toujours.

Et le cortege passa a coté de moi et s'enfonca dans I’ atmosphére de I’ horizon, a1’ endroit ou la
surface arrondie de la planéte se dérobe ala curiosité du regard humain.

Et pendant quelques instants je m’obstinai & vouloir comprendre ce mystere ; mais bientot

-4/5-



I"irrésistible Indifférence s abattit sur moi, et j’en fus plus lourdement accablé qu’ils ne |’ étaient
eux-mémes par leurs écrasantes Chimeres. »

Charles Beaudelaire, « Chacun sa chimere », Le Spleen de Paris, Petits poémes en prose.

Poéme publié pour la premiéere fois dans I’ édition du 26 aolt 1862 de La Presse.

Photo : Source :

Note

L’ exercice du rapport au voisin. « Voisin » est pris au sens large de « celui qui jouxte »... le
particulier, le groupe, |’ Etat-nation, etc. On peut parler de voisinat pour dénommer un type de relations
entre les Etats-nations européens par exemple, la jouxtance permettant de qualifier un certain mode
relationnel.

Le concept de société-monde ne peut pas fonctionner avant I’ intégration de celui d’ humanité. Or la
société est constituée de forces bien plus concretes, agissantes dans notre monde proche et quotidien,
dans notre sociabilité, dans les forces politiques qui les sous-tendent. |l ne sera pas possible de fonder
une société-monde avant que la conscience de I’ humanité ait été intégrée et que la mondialisation ait
agi, d’une part dans le sens de cette prise de conscience, d autre part pour un lien concrétisé, intégré
dans la sociabilité quotidienne : celui du tourisme est encore trop faible et partiel, les liens
fondamentaux pour faire société, liens d' hospitalité (ils jouent dans nos espaces publics, lorsque I’on se
pousse un tout petit peu pour laisser de la place a un voisin dans le métro) sont bien trop rares pour que
le monde puisse faire encore société.

Article misen ligne le Thursday 30 June 2005 & 00:00 —

Pour faire référence a cet article :
Emmanuelle Tricoire,” Proximitarisme.”, EspacesTemps.net, Publications, 30.06.2005
https://www.espacestemps.net/en/arti cles/proximitarisme-en/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-5/5-


http://community.webshots.com/photo/31498387/31498459pPyYiSOsYh
http://community.webshots.com/photo/31498387/31498459pPyYiSOsYh
http://community.webshots.com/photo/31498387/31498459pPyYiSOsYh
http://community.webshots.com/
http://community.webshots.com/
http://community.webshots.com/
https://www.espacestemps.net/en/articles/proximitarisme-en/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/en/articles/proximitarisme-en/#bodyftn2

	Espacestemps.net
	Proximitarisme.


