Par Christian Ruby. Le 24 September 2008

Il est frappant de relire aujourd’ hui par la revue
EspacesTemps.net. Depuis sa publication, en effet, le contexte a changé, mais aussi e nombre des
ouvrages rendus publics autour de cette figure de la pensée moderne. Ces ouvrages donnent-ils
raison ou tort a nos réflexions, ce serait a examiner, surtout Si NOUs avions pu suivre pas a pas
chacun de ceux qui sont sortis en librairie. A notre grand regret, ce n’est pas le cas. A défaut
d’avoir pu en dresser laliste compléte, ou de les connaitre tous (et de les avoir tous lus), il nous est
cependant arrivé de rendre compte de tel ou tel d’ entre eux.

L e contexte politique, qui s'avoue volontiers sécuritaire, et I’ occasion éditoriale de la publication
de I’ouvrage de Philippe Artieres et Matthieu Potte-Bonneville, tous deux professeurs de
philosophie et maitres d’ ceuvre de la revue Vacarme, nous offrent une occasion de revenir sur un
certain nombre de points théoriques et de nous intéresser a nouveau — brieévement, néanmoins, car
I” ouvrage est trés riche et souléve de nombreuses perspectives — a ce « technicien de I’ actualité »
gue Foucault a voulu étre. Un théoricien de I’ actualité qui n’a pas eu besoin de dissoudre la
guestion politique dans une philosophie du droit, puisqu’il a toujours refusé de soumettre sa
réflexion a la puissance de lajuridicité, soumission que beaucoup imposent comme une exigence
philosophique préalable a toute approche de la politique (Alain Renaut, Luc Ferry).
Simultanément, Foucault n’ a effectivement jamais cherché a défendre le statut d’un sujet de droit,
puisqu’ une telle défense revient a accepter de placer en avant du droit une norme de |égitimité
presgue transcendante.

En réalité, Foucault n’écarte pas la question du droit, dans ses rapports avec la politique, mais,
refusant de la sacraliser, il s attache ala penser autrement. Sa théorie du pouvoir n’ écarte pas la
nécessité de penser le discours métajuridique, sous les especes notamment de la théorie de la
souveraineté. Ce qui revient a affirmer qu’ autour du droit, il convient de distinguer le juridique, le
juridisme et la philosophie du droit. En un mot, pour Foucault, le droit ne tire pas sa consistance de
I’ objet qu’il prétend décrire, mais de lafonction qu’il occupe dans I’ exercice du pouvoir. A aucun
moment, Foucault ne dit que le droit est une dimension négligeable ou inconsistante de
I’ expérience sociale. 1l y voit seulement un modele impropre afournir des catégories alaréflexion
politique.

La place de Foucault.

C’est en fin de compte pour reprendre ces problemes et les éclairer que cet ouvrage parait,
constitué d’ articles des deux auteurs, assemblés selon un jeu d’ aternance. Les choix opérés parmi

-1/4-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/produire-des-contre-expertises-en/
https://www.espacestemps.net/document1543.html

les articles qu’ils ont publiés dans des revues (Vacarme, Sociologie et société) ou dans des
ouvrages collectifs, conservent au volume une certaine homogénéité. Encore les styles des deux
auteurs permettent-ils de repérer des déplacements d’ accent, des entrées en lice différentes et des
partis pris éloignés de I'un a I’autre. Quoi qu’il en soit, la table des matiéres distribue lesdits
articles en trois moments : Gestes, Luttes, Programmes. Autant dire qu’on reconnait la une
distribution cohérente par rapport al’ ceuvre de Foucault, globalement prise. Au demeurant, cette
distribution ale mérite de refuser la facilité habituelle en cette matiére, laquelle consiste a répartir
les themes d’ étude en fonction de I’ ordre de publication des travaux de Foucault (le savoir, le
pouvoir et le sujet), suggérant que la chronologie pourrait faire théorie et masguant, d’ une certaine
facon, la question de savoir comment se réorientent a chaque fois les pistes de travail du
philosophe. Pour mieux comprendre d’ ailleurs le fonctionnement général de cette pensée, dans cet
ouvrage, un article prend la peine de théoriser le rapport entre la production des articles et des
ouvrages dans I’ écriture de Foucault, question d’autant plus intéressante que le philosophe
hiérarchise trés rigoureusement les genres, faisant de ses articles des relais entre deux ouvrages.

Cela étant, au lieu de gloser longuement sur les divergences d approche entre les deux auteurs,
remarquons gqu'’ils sont d'accord sur de nombreux points, mais surtout sur celui-ci : la pensée de
Foucault se constitue comme exercice. On voit par |la ce que peuvent avoir de courtes les
interprétations de cette oauvre en termes d’ architecture de concepts. Par exercice, il convient ici
d’ entendre une pratique de la philosophie qui fait de I’ auteur de I’ cauvre non une cause mécanique
antérieure, mais un moment important de son développement méme. Exercice est a entendre
comme modification de soi, de son regard, comme attention a ce qui peut étre changé ou a ce qui
se joue dans le monde. Autour de cette idée, les auteurs précisent d’ailleurs que la pensée de
Foucault s’amplifie d’une attention a I’ écriture concue comme dimension autonome du travail
philosophique. Ils insistent sur |” articulation intime, tout au long de I’ cauvre, entre sa dimension
conceptuelle et sa maniére de mordre sur les ébranlements sociaux en cours, ainsi que sur les
prolongements qu’ elle autorise. De ce fait, il devient possible de conclure que la politique n’ est pas
une dimension extérieure de |’ cauvre, qu’ élle lui est intrinseque.

Le corps de Foucault.

Parmi beaucoup d’autres articles de cet ouvrage, plus classiques par rapport a ceux gue nous
venons de signaler ci-dessus, notamment pour ceux qui ont déa lu tout ou partie de ceux-ci, on
doit a cet ouvrage une excellente remarque : le corps de Michel Foucault est présent dans toutes ses
cauvres, d' une fagon ou d'une autre, le plus souvent discrétement, parfois de maniéere un peu plus
flagrante. Présence réelle, efficace, dans des surgissements qui ne sont pas accidentels, mais
donnent de I’ épaisseur al’ écriture et unifient, de ce point de vue, e corpus des cauvres, aors méme
gue le style des ouvrages — cette activité dynamique constituée de la série d’ expériences
singuliéres que sont chacun de ses livres ? change un peu (un article, d ailleurs, s attache fort bien
al’étude de I’ organisation de I’ écriture chez Foucault).

Comment ne pas observer, en fonction de ce point de vue, que Foucault ne cesse, d’' un ouvrage a
I”autre, de signaler ce qui le fait rire chague fois qu’il lit un texte ou rencontre telle ou telle chose ?
[l rit devant un texte de J-L. Borges (un rire mélé d’ effroi et de stupéfaction), il rit devant tel extrait
de manuscrit retrouvé au fond d’une bibliotheque (sur la vie des hommes infames), il rit au
souvenir de I’ expérience de détention dont il suggére pourtant la peine (a1’ occasion des actions du
Gip, du Groupe d’action sur les prisons), il rit dans la pratique méme de I’ écriture et face au
comportement du corps a telle occasion, comme si le rire constituait un rituel moteur ou une

-2/4-



7

gestuelle fondatrice dans la genése de |’ écriture et de I'art d’ enseigner. Méme dans les
transcriptions des Séminaires du College de France, le lecteur n’est pas sans remarquer que
I” éditeur souligne des rires dans son comportement, quand il ne transcrit pas ces moments ou
Foucault pratique une ironie rieuse a |’ égard de tel ou tel phénomene (letrop plein de la salle, les
magnétophones sur la table). Certes, il conviendrait de pratiquer une analyse sérieuse de cerire (a
la maniére de Démocrite, de Voltaire, de Marx ou de tel autre ?). 1l est vrai que Michel de Certeau
comme Arlette Farge donnent des indications en ce sens, reconnaissant a Foucault une capacité a
déstabiliser les évidences a partir de son rire, reconnaissant que le rire habite son oeuvre.

Les auteurs attirent aussi notre attention sur la pratique de la prise de parole en public chez Michel
Foucault, chose qui fut peu commentée, mais qui mériterait aussi de I’ étre, ne serait-ce que pour
compléter ce que M. Potte-Bonneville appelle une « audiographie » du philosophe. A défaut de
nous en offrir le répertoire complet, il en propose la classification (cours publics, interventions,
conférences, émissions de radio, etc.).

Une philosophie de la politique.

Venons-en ala philosophie politique de Michel Foucault assez largement exploréeici, pour ne pas
dire exclusivement. Précisons uniquement |’ essentiel, apres avoir cependant établi que ce concept
de « philosophie politique » est délicat a utiliser dans ce cas, puisqu’il s agit d’une catégorie
universitaire référant essentiellement aux philosophies du droit que Foucault récuse. Par cette
expression, on désigne, en effet, habituellement, une pensée de |’ Etat et une défense et illustration
des concepts de |a tradition philosophique (unité, Etat, Cité,...). C est avec évidence que Foucault
ne rentre pas dans ce cadre. Et si nous parlons, a son endroit, de philosophe politique, ¢ est plutét
pour orienter vers une perspective globale de référence (la politique) que pour I’ absorber dans les
codes universitaires.

Dailleurs, remarquent les auteurs, cette « philosophie politique » commence par rompre non
seulement avec la politique libérale, mais aussi avec le marxisme, tout en cherchant a promouvoir
autre chose a partir de ce dernier, auquel elle reconnait un réle historique incontournable. Foucault
exerce son soupcon a l’égard du monopole exercé par le marxisme sur la pensée critique, de son
hégémonie sur la politique et notamment la gauche politique. Mais, ¢’ est aussi a partir de lui qu'il
tente de convoquer de nouvelles perspectives (articulées autour des concepts d’archive, de
discursivité, de discipline, de contréle, de souci de soi,...) pour sortir du marxisme sans renoncer a
conduire une analyse du pouvoir, de la domination et de I’ assujettissement. Plus largement méme,
Foucault poursuit le développement d’ une pensée critique dans le contexte de la mondialisation et
face aux menaces néo-libérales, sans s inféoder a un systéme de pensée sans doute périmé et au
travers d outils conceptuel s plus adéquats.

Au demeurant, ce récapitulatif se mue en prémisses qui autorisent les auteurs de cet ouvrage afaire
fructifier leur propre pensée a partir de celle de Foucault. Voila a quoi nous devons son titre («
D’apres... »). lls savent bien gu’ une fois la lecture de I cauvre de Foucault terminee, le travail de
penser notre temps, qui N’ est plus le sien, commence.

On sait d’ autre part que de cette position découle la maniére si particuliére a Foucault de poser le
probleme du pouvair, puis celui des disciplines, enfin celui des diagnostics susceptibles de libérer
I”action politique. Il est certain, sur ce plan, que les diagnostics foucaldiens contribuent a définir
autant de maniéres de subvertir les dispositifs de parole et les mises en scéne du pouvoir de la

-3/4-



parole. Le philosophe ne cesse d’ analyser les modes sous lesquels on peut s emparer de laparole a
partir d’ une compréhension des usages sociaux et politiques de celle-ci.

La valorisation des contre-expertises.

Cest direauss si le point d aboutissement de la politique tel gu’il est formulé par Foucault doit
étre sans cesse rappelé : la production de contre-expertises et la critique de |’ autorité des
intellectuels. Il y a d ailleurs enchainement de ces deux plans. En ce qui regarde le premier, la
logique de la politique foucaldienne veut que |es gouvernés apprennent sans cesse a opposer aux
gouvernants leur capacité propre d’ expertise. Chacun doit pouvoir faire cauvre d' éucidation de la
situation, sans renoncer a prendre part aux événements, par ailleurs. 1l en est ainsi appelé a la
multiplication des formes militantes de contre-expertises en matiere de santé, prisons, écoles, etc.
Sachant qu’une contre-proposition constitue un réexamen critique de toute proposition, une
formation de savoir construite a partir d’ une expertise locale susceptible d’interpeller I’ opinion
publique, liant par laméme I’ élucidation des faits et la revendication de nouvelles valeurs.

Du coup, le second plan est directement lié a cette idée. Ce n’est plus al’intellectuel de parler pour
tous. Non seulement Foucault met a mal son propre statut d’ auteur — comme on le sait depuis un
article célebre de 1964 — et les fonctions qui lui sont assignées, maisiil fait aussi voler en éclats
I"idée selon laguelle I’ intellectuel devrait parler ala place de tous. L’intellectuel, apreés tout, n’ est
pas autre chose qu’ un simple passeur, un transmetteur d’informations. Le trait, au demeurant, est
commun a Foucault, Gilles Deleuze, Jacques Ranciére, et un certain nombre d’ autres désormais.

Comment dire autrement que cet ouvrage réjouira les lecteurs de Foucault, dans la mesure ou il
leur offre, par petites touches (chague article), une traversée de I’ cauvre et les moyens de construire
une vue d’ ensemble d’un travail qui aremis en question nos modes de pensée et qui ne cesse de
produire encore des effets novateurs ?

Philippe Artieres et Matthieu Potte-Bonneville, D’ aprés Foucault. Gestes, luttes, programmes,
Paris, , 2008.

Article mis en ligne le Wednesday 24 September 2008 &4 00:00 —

Pour faire référence a cet article :
Christian Ruby,” Produire des contre-expertises.”, EspacesTemps.net, Traversals, 24.09.2008
https://www.espacestemps.net/en/arti cles/produi re-des-contre-experti ses-en/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-4/4-


http://www.lesprairiesordinaires.fr/

	Espacestemps.net
	Produire des contre-expertises.


