
- 1 / 2 -

‘La parole comme instrument de la
vérité.’
Par Louis-David Delahaye. Le 31 October 2003

La nouvelle vient de tomber, inattendue : Socrate est traduit devant le tribunal ! C’est comme un
coup de tonnerre dans l’esprit de Platon, qui décide de réagir en écrivant l’Apologie de Socrate. Il
ne se contente pas de souligner le côté factice de l’affaire. Il en profite pour régler ses comptes
avec les accusateurs et avec cette Athènes qui se veut l’« École de la Grèce ». Manifestement, elle
ne sait pas déjouer les pièges d’une opinion qui célèbre le « moi », s’empare des hommes depuis
l’enfance et répand des calomnies sur les citoyens et les philosophes.

Socrate a donc soixante-dix ans lorsqu’il comparaît devant la cour de justice. Les chefs
d’accusation : la manière d’exercer sa mission, la perversion de la jeunesse et l’invention de
nouveaux dieux. L’accusation proférée, Socrate entreprend la plaidoirie, bien décidé à faire
paraître la vérité, plutôt qu’à tenter de séduire les juges. En cela, l’Apologie contribue à définir le
statut philosophique d’une parole qui ne doit pas bénéficier aux fanatiques du « moi » et de
l’exercice du pouvoir. La parole est l’instrument de la vérité et du dialogue entre les hommes.

Quels arguments présenter pour sa défense ? Socrate reprend les accusations une à une. Sa mission
correspond-elle à la sagesse traditionnelle ? L’accusé explique le nouveau sens qu’il confère à la
sagesse. Elle ne constitue ni un savoir ni la prétention de tout savoir, comme le croient beaucoup,
notamment les politiques, les poètes, les gens de métier. Socrate avoue ne pas pouvoir accepter
cette définition répandue de la sagesse : la sagesse ne consiste pas à faire mine de savoir. Elle met
chacun à l’épreuve. Elle permet à chacun d’apprendre à se gouverner droitement. Elle se fait
examen de soi, ouverture sur une parole juste et vraie.

Est-ce que Socrate pervertit la jeunesse ? Comment entendre cela, de quoi parle-t-on ? Le
philosophe n’enseigne rien, n’a pas de disciples. Où est alors la perversion ? Dans le fait que les
hommes qui discutent avec lui se détournent de l’opinion ? Si tel est le cas, autant conclure que
cette perversion est positive.

Socrate invente-t-il de nouveaux dieux ? Tout dépend de ce que l’on entend par là. Certes, à des
divinités mythologiques il substitue son célèbre « démon ». Mais, n’imaginons pas en cette figure
un quelconque être réel. Ce démon définit le souci constant d’une tâche à accomplir : n’avoir
qu’une seule conduite, examiner sans cesse ses actions, dialoguer constamment et cheminer vers la
vérité.

Bien sûr, on peut se demander quelle est, dans ce récit, la part de la vérité et celle du mythe

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/parole-comme-instrument-de-la-verite/
https://www.espacestemps.net/en/articles/parole-comme-instrument-de-la-verite/


- 2 / 2 -

construit par un Platon dont on sait qu’il n’a pas assisté à ce procès. On peut aussi décider de lire
ce texte sans souci de la vérité historique. Ce qui importe, c’est d’y reconnaître la mise en scène
d’un conflit majeur destiné à traverser toute l’histoire de la philosophie : l’opposition violente et
constante entre l’opinion ou le « moi » et la philosophie.

Christian Ruby et Jean-Paul Scalabre (dir.), PhiloGuide 2004, Paris, Quintette, 2003. 133 pages. 13
euros.

A propos du PhiloGuide 2004, voir également en ligne sur EspacesTemps.net :

la présentation d’ensemble du PhiloGuide 2004 (par René-Eric Dagorn) ;

l’article « La parole comme instrument de la vérité : l’Apologie de Socrate » (par Louis-
David Delahaye) ;

l’article « Comprendre le mal extrême : Les Origines du totalitarisme (1951) » de Hannah
Arendt (par Christian Ruby) ;

l’article « Brider les forces du chaos : La paix perpétuelle (1996) de Jürgen Habermas » (par
Christian Ruby).

Article mis en ligne le Friday 31 October 2003 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Louis-David Delahaye,”‘La parole comme instrument de la vérité.’”, EspacesTemps.net, Publications,
31.10.2003
https://www.espacestemps.net/en/articles/parole-comme-instrument-de-la-verite/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

http://espacestemps.revues.org/breve.php3'id_breve=171
http://espacestemps.revues.org/breve.php3'id_breve=171
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=141
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=141
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=141
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=141
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=142
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=142
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=142
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=142
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=143
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=143
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=143
http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=143

	Espacestemps.net
	‘La parole comme instrument de la vérité.’


