Espacestemps.net

Think human together.

L’oubli des ceuvres en sociologie ?
Responsable éditoriale , le Thursday 27 September 2007

" Les sociologues mettent leurs discussions en public. Voila qui est heureux. Sauf si I’on est
tombé sous |I’emprise d’une théorie de la vérité scientifique largement périmée (pré-
Bachelardienne, en tout cas), nul ne peut imaginer gu’une science échappe a la nécessité de
débattre et de polémiquer sur tel ou tel point, quoique dans des conditions particulieres relatives
aux champs d’expérimentation mis en jeu. La vérité scientifique n’est pas autre chose que le
chemin de larecherche, retravaillé par variation des concepts en extension et en compréhension ou
par mutation des conditions expérimentales. Ainsi introduit, cet ouvrage peut passer pour important
parce qu'il ne cesse de revenir sur les polémiques essentielles du moment (de la recherche
sociologique) et de renvoyer le lecteur al’impératif de lire ou de relire d' autres ouvrages (ceux de
Pierre Bourdieu, de Nathalie Heinich, ainsi que ceux des auteurs qui viennent ci-apres), afin de
s orienter dans les débats proposés.

Dans le cas présent, le coaur de la polémique est indiqué d’ emblée. Des le titre de |’ ouvrage. « La
guestion des cauvres », tel est I'intitulé, qui nous signale donc qu’ entre sociologues, on pourrait ne
pas étre d’ accord sur le statut & accorder aux ceuvres d’ art dans les travaux de la sociologie des arts.
Et plus précisément encore, il suffit de quelques pages pour que les « ennemis » de Bruno
Péquignot soient désignés clairement, en particulier Nathalie Heinich, a laquelle est reproché
d’ éviter ou de contourner la question des cauvres, en outre de se tromper, par exemple, sur la
théorie de Pierre Francastel (elle réduirait sa contribution scientifique a une simple « esthétique
sociologique »).

A partir de 13, il eut été passionnant que Péquignot nous emporte compléement dans son propos e,
tout alafois, défende sa propre position et nous mette sous les yeux des exemples particuliérement
remarguables de sa maniére de concevoir une sociologie de I’ art appuyée sur les ceuvres ou une
sociologie des cauvres d art. Il pouvait méme, en sortant un peu du champ, mais pourquoi pas ?,
rappeler que les philosophes ont eu jadis un probléme semblable, manifesté par I’ opposition
Immanuel Kant/Friedrich von Schiller, autour de la question esthétique : le premier dessinant une «
esthétique » qui n’est qu’ une théorie du spectateur approchant la téléologie, le second inventant
proprement I’ esthétique des cauvres (de la figuration en laquelle la vie est rassembl ée et érigée dans
la forme, |I’cauvre). 1l faut avouer que les lecteurs que nous sommes attendaient cela avec
délectation, d’ autant que dans de nombreux cas de polémiques, les meilleures prises de distance
vis-a-vis des autres sont celles qui contribuent d’ abord a montrer ce qu’ on fait le mieux, plutét que
de s attarder & lancer des pointes, sans cesse et sans démonstration. Déception, déception totale !
Aucune analyse d' cauvre dans cet ouvrage, et au passage peu de théorie méme de ce qui est avance.

Nous le regrettons d’ autant plus que la perspective, répétons-le, est effectivement centrale dans la
recherche contemporaine. Elle se divise en une foule de questions : la sociologie peut-€elle se
dispenser d'inclure I’ étude des ceuvres (composition, matérialité, rapports avec les autres oeuvres)

Espacestemps.net -1/4- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/oubli-des-oeuvres-en-sociologie/

dans ses analyses, a-t-elle d’ailleurs une efficacité épistémique dans la connaissance méme des
cauvres, les cauvres n' étant ni des reflets de la société (tout le monde semble d' accord désormais
sur ce point) ni des exceptions absolues, la sociologie peut-elle dessiner pour elles un statut
original, si la sociologie du champ de I’ art doit inclure une analyse des ceuvres, sous quel mode
I”accomplir, a partir de quels concepts, etc. ? Tous les chercheurs en sciences sociales étaient
intéressés aux résultats possibles de I’ approche de Péquignot.

Tant pis. Il faudra sans doute attendre un prochain volume pour en savoir plus, un volume plus
original. Au lieu de cela, contentons-nous donc de voir réunis ici, sous laforme d’'un livre, seize
articles divers dans leurs thématiques, comme dans leur style d’ailleurs, qui ne cessent d’ éviter la
guestion posée, tout en affirmant avec force son importance. Des articles, mais aussi conférences,
signalons-le au passage, dont I’ éditeur ne nous indique nulle part (sauf erreur) la provenance ou le
lieu de prononciation.

L’ auteur commence donc par des rappels banals : « La sociologie des arts et de la culture prétend
donc produire une connaissance sociologique du champ socia particulier, spécifique (ce qui, bien
entendu, doit étre démontré) ou se déploient dans une série d’interactions sociales qu'il s agit de
décrire, analyser, comprendre, voire expliquer, des hommes (artistes, amateurs, collectionneurs,
galeristes, conservateurs, experts, chercheurs, public), des objets (dits « cauvres d art », mais aussi
objets techniques), des institutions sociales (musees, salles de concert, festivals.), des politiques
(dites « culturelles », municipales, régionales, nationales ou internationales), des forces
économiques (industries culturelles, concurrences international es, marchés), et des représentations,
idéologies, systémes de valeurs» (p. 17). Et il poursuit en précisant que :

— La sociologie des arts n’a pas a déterminer quelque chose de I’ ordre de la valeur des cauvres,
méme si elle doit S'intéresser ala maniere dont ces valeurs sont déterminées ;

— Elle n’a pas de jugement a produire, elle n'a pas a dire ce qui releve de I'art ou non, mais elle
S intéresse aux processus de définition utilisés par les agents du champ del’ art ;

— Elle est, a cetitre, tributaire des discours des autres activités, la philosophie, I’ histoire de I’ art et
lacritique d’ art, en ce qu’ elle doit aussi en examiner leslogiques sociales.

Ces précisions se prolongent en une étude épistémol ogique succincte, quoiqu’ un peu lourde, dans
laquelle il est question de donner corps a cette « science ». Elle ne doit en effet tomber ni dans
I”’empirisme ni dans le réductionnisme ? en ce sens, elle doit construire son objet sans en emprunter
immédiatement les traits aux discours des acteurs. Et |e sociologue de son cété est obligé de se
méfier de ses propres godts artistiques s'il veut produire des investigations susceptibles d' apporter
de véritables connaissances.

Tout cela ne pose guere de problémes majeurs. Sauf que pour I’ éayer, I’ auteur nous promene avec
abondance entre Karl Marx et Louis Althusser (I'art est-il un travail ou non ?), puis entre la
nécessité de comprendre I’ art en matérialiste et celle de refuser toute psychologisation du méme
artiste. Ce retour de vieilles, trés vieilles considérations a des raisons de laisser |e lecteur réveur,
non pas pour leur contenu ou pour leur éloignement temporel (qui ne ferait pas raison), mais
parfois pour I'impossibilité de les appliquer de cette maniére aux oauvres d art contemporain. Point
sur lequel nous allons revenir, mais qui ouvre dans cet ouvrage une extraordinaire tache aveugle.

Suivent des discussions diverses (art et communication, art et langage, art et idéologie, I’ uaage
thérapeutique de I’ art,...), qui pour elles-mémes sont intéressantes, moins quand on s’ est mis en

Espacestemps.net -2/4- 17.02.2026



téte que le probleme traité était celui des rapports de la sociologie avec les cauvres d’art. On
S impatienterait méme.

Revenons alors a ce point, qui se voit traité dans une toute petite section de |’ ouvrage (a partir de la
p. 106). A propos des cauvres, |’ auteur défend donc I’ idée qu’ est possible « une production d’ une
telle connaissance (sociologique, NDLR) par |'appréhension (description, analyse) et la
compréhension (interprétation) des cauvres elles-mémes, articulées sur une mise en rapport avec
I’ étude des conditions sociales de production des cauvres et de leur réception ou diffusion, qui font
I’ objet d’ une démarche plus classique ». || hous renvoie d’ abord a Marcel Mauss, dont on sait qu'’il
aintroduit de tels travaux dans la sociologie durkheimienne (au demeurant, une étude précise des
travaux de Mauss portant sur des cauvres eut été pertinente). Puis vient une litanie ? bon répertoire
pour les éudiants ? des « ancétres » de référence : Jean-Marie Guyau (la aussi, signalons qu’ une
étude de ses cauvres pourrait avoir de I’intérét), Hippolyte Taine, Georg Simmel, Pierre Francastel
(puis viendront Lucien Goldmann, Roger Bastide, Jean Duvignaud, et John Dewey découvert par
I”auteur au moment de la traduction, bien tardive, de son cauvre en francgais, ¢’ est-a-dire
récemment). Du dernier, par ailleurs, de Pierre Francastel, il nous est précisé qu'il fut le premier
sociologue de I'art a s’ atteler a la saisie des oeuvres. Surtout, il pratiquait une étude interne de
celles-ci, comme lieu d’analyse de laréalité sociale.

Et de cela se dégage une lecon, bien volontiers répétée par Péquignot : ¢’ est seulement par une
analyse approfondie des oauvres que peut se constituer une sociologie de I’ art. La sociologie doit
concentrer son attention sur |’ investigation des cauvres (composition et construction).

Nous ne disconviendrons pas d' un certain nombre de choses. Et prévenons le lecteur de ce compte-
rendu qu’ étre sévére pour un ouvrage ne peut en aucun cas contribuer a dévaloriser une cauvre de
chercheur. Péguignot a d’ autres atouts dans son jeu. La question est de savoir pourquoi il ne nous
les offre pas dans cette publication.

Un témoin majeur ? Nous |’ avons annonceé : la question de I’ art contemporain. Ce qui est tout afait
incompréhensible dans ce cadre, ¢’ est le statut d’ un petit article (chapitre 11) consacré a ce
moment de |’ histoire de I’ art et aux débats qui suivent de prises de position célebres (Jean-Philippe
Domecq, larevue Esprit, Yves Michaud,...). Car, I’ auteur prétend y parler de |’ art contemporain et
de cette querelle suscitée autour de lui, mais pas une cauvre n’est citée (sauf le nom de Marcel
Duchamp). Or, il était fort possible de montrer comment a fonctionné cette querelle a partir des
cauvres citées par les auteurs (rappelons : la Merda d' artiste de Piero Manzoni, qui fut presque la
seule cauvre jamais citée par les querelleurs), ou a partir des ceuvres existant al’ époque, ou encore
a partir des réponses proposées par les cauvres elles-mémes (peut-étre chacun ne sait-il pas que des
cauvres de I’ époque étaient titrées avec les éléments de la querelle, que certaines ceuvres se
voulaient des réponses aux imprécateurs, que certaines ceuvres incluaient des pans entiers de la
querelle). En un mot, il était possible de faire fonctionner une sociologie des cauvres a propos d' un
objet aussi proche de nous, et aussi exigeant. Et justement, parce qu’il est encore proche, les
oauvres en question sont encore aisément fréquentables par les lecteurs, ne serait-ce que pour les
aider a comprendre de quoi |’ on parle. Mais le sociologue ne I’ accomplit pas. Pourquoi ? Mystére
delasociologie des cauvres !

Bruno Péquignot, La question des oavres en sociologie des arts et de la culture, Paris,
L’ Harmattan, Coll. Sociologie des arts, 2007.

Espacestemps.net -3/4- 17.02.2026



Le Thursday 27 September 2007 & 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses a ce
billet viale fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -4/4- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/en/comments/feed/

	Espacestemps.net
	L’oubli des œuvres en sociologie ?


