Par Augustin Berque. Le 15 June 2010

Voila donc enfin traduit en francais cet auteur pourtant célébré en France depuis plus de trente
ans comme le pére de |’ écologie profonde. Traduit a partir de I’américain, dommage ; mais
Ecology, community and lifestyle (Cambridge University Press, 1989) était en quelque sorte la
version finale d'un ouvrage initialement paru en 1976 en norvégien, réédité plusieurs fois, puis
revu et réécrit en collaboration par Naess lui-méme pour |’ édition américaine. On y reconnait donc
la patte du maitre. Quant au second ouvrage, il s'agit d' un recueil de dialogues de Naess avec
David Rothenberg, dont |a tournure est biographique. 11 est donc complémentaire du premier, qui
est un panorama des theses de Naess classées en sept chapitres : |a crise environnementale et le
mouvement de |’ écologie profonde ; de I’ écologie a1’ écosophie ; fait et valeur : les normes de base
; écosophie, technologie et style de vie ; les sciences économiques dans I’ écosophie ; I écopolitique
dans I’ écosophie ; |I'écosophie T : I'unité et la diversité de la vie. Le texte est précédé d’ une
importante préface de David Rothenberg, et suivi d’ une non moins importante postface de Hicham-
Stéphane Afeissa.

L es dialogues avec Rothenberg se sont tenus pour la plupart dans le chalet que Naess (1912-2009)
S était construit dans sa jeunesse a Tvergastein, en pleine montagne (norvégienne, ¢ est-a-dire sous
la neige et la glace la plus grand part de I’année). Il était alors &gé de quatre-vingts ans, mais
continuait & mener cette friluftsliv (vie al’air libre) qui I’avait, au cours de sa vie, conduit aux
guatre coins de la planéte, dans I’ Himalaya notamment, car il était féru d'alpinisme. Le moins
gu’'on puisse dire est qu’il ne fut pas un théoricien en chambre... C’ est ce que tenait a souligner sa
version personnelle de I’ écosophie, « I’ écosophie T », ou le T rappelle Tvergastein (ainsi, nous dit-
on, que la premiere lettre de tolkning, mot norvégien signifiant « interprétation », une notion
importante chez Naess).

Cet universitaire, professeur de philosophie, fut aussi un homme engagé, qui eut un réle dans la
résistance contre I’ occupation allemande, plus tard d’ importantes responsabilités nationales et
internationales, mais qui, un jour, choisit de laisser choir ces réles mondains pour se dévouer ala
cause de I’ écologie profonde ; tournant marqué par une conférence célébre : « Le mouvement

d’ écologie superficielle et le mouvement d’ écologie profonde de longue portée » (1973) .

7

La distinction entre ces deux mouvements, ¢’ est en somme que |’ écologie « superficielle »
s occuperait de trouver ala crise de I’ environnement des solutions ponctuelles et principalement
techniques, tandis que |’ écologie « profonde » creuserait jusgu’ aux racines ontologiques de ces

-1/3-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/ontologie-des-ecosystemes-ou-des-milieux-humains/
https://www.espacestemps.net/en/articles/ontologie-des-ecosystemes-ou-des-milieux-humains/

problémes et impliquerait une restructuration de toute notre culture, de nos manieres de penser a
notre mode de vie. Ces appellations ont attiré, depuis bientét quarante ans qu’ on parle d’ écologie
profonde, toutes sortes de commentaires et de controverses. Par exemple, pour les écoféministes
comme Va Plumwood, la « profondeur » des théses initiales de Nasss n’ allait pas jusqu’a saisir la
féminisation de la nature et |a naturalisation de la femme sous-jacente a |’ attitude générale de
domination qui est celle de la « raison masculine » vis-avis des deux (2000). Pour un Murray
Bookchin, |'écologie profonde a le grave défaut de faire passer les humains du statut d’ étres
sociaux (et donc politiques) a celui d entités zoologiques parmi les autres ([1987] 2004). On

pourrait encore citer d’ autres exemples.

On trouvera dans la postface d’ Afeissa une excellente analyse de ces divers retentissements, et je
n'en feral donc pasici le panorama. Inutile également de souligner qu’il était grand temps que I’ on
puisse enfin lire dans le texte original des theses suffisamment importantes pour gu’ on les trouve,
depuis longtemps, plus ou moins fidelement rapportées dans la littérature écol ogiste francophone ;
et que |’ on ne peut donc que se rgouir de ces deux publications.

Ce qui m’'a plutét frappé dans les deux livres, ¢’ est la pauvreté des considérations proprement
ontologiques de Naess, alors méme que |’ écologie profonde se veut ontologique avant tout ; car
c'est de laque le reste découle. Quel est donc ce parti ontologique ? C'est que le soi se réalise par
élargissement a un Soi qui n’est autre que la totalité des interconnexions de la nature. Dans ce
grand Tout, la valeur de chaque étre de chague espece est intrinseque ; ¢’ est-a-dire qu’il ne peut
non seulement pas étre question d' une priorité de I"humain sur les autres vivants, mais que
I"identification au grand Tout est censée résoudre a la base les questions que se pose, entre autres,
I’ éthique de I’ environnement. Pour Naess en effet, celle-ci est secondaire par rapport al’ ontologie;;
elle en procéde. Cela posé, cet égalitarisme du vivant n’interdit nullement que I’humain se
nourrisse d’ autres vivants, pourvu gu'’il s'en tienne a la satisfaction de ses besoins vitaux, et qu'il
n’exorbite pas de sa place dans I’ écosphére ; ce qui implique, entre autres, une substantielle
réduction de ses effectifs.

Cette écosophie se fonde en écologie. L’identification au plus grand Soi qu’est le Tout, en somme,
procéde de la connaissance des écosystemes. C'est de la gu’elle tient le parti de reconnaitre,
impartialement, une égale valeur a chague étre. Cette position apparait donc comme la poursuite et
la radicalisation des décentrements successifs qui, depuis la révolution copernicienne, ont peu a
peu remis I’'Homme a sa place dans la nature. C’est dire qu’il s’agit d’ une vision
fondamental ement scientifique — ce fameux « point de vue de nulle part » qui est censé distinguer
I"impartialité scientifique du wishful thinking ordinaire. Voila qui est maigre en fait d’ ontologie ;
car on sait depuis Descartes que le premier pas de la science pure, ¢’ est d’ abstraire le sentiment
humain de ses objets. Qu’ est-ce donc qu’ une ontologie — prétendant de surcroit inspirer une
éthique, un mode de vie, etc. — qui commence par abstraire I’ ére humain de ses considérations
sur |’ étre ? Une ontologie de I’ objet ? Mais quel est donc I’ objet qui énonce cette ontologie, sinon
le sujet humain lui-méme ?

Il me semble qu’il y alaun vice dans le parti de I’ écologie profonde. Dans la mesure méme ou elle
vise ainspirer des comportements nouveaux de la part des sujets humains (plutét que de la part des
wombats, des coraux ou des cactus), elle aurait besoin d’ une ontologie de I’humain, plutét que

d’un décalque de I’ écosysteme™. Ce n’est pas |’ en-soi des trophismes de |a biosphére qui pousse les
humains a respecter la vie, les paysages, autrui en genéral (y compris les autres especes), voire
justement a s'identifier au Tout ; ce sont des motivations humaines. Certes, nous sommes des étres
vivants ; mais si nous sommes capables d’ empathie envers la nature, ce n’est pas seulement pour

-2/3-



cette raison : ¢’ est parce que I’ ére humain est spécifiquement celui dont I’ étre ne se limite pas a sa
physiologie, mais s étend structurellement a des systemes techniques et symboliques dont le reste
du monde vivant ne présente, au mieux, que I’ ébauche la plus rudimentaire. C’est en vertu de ces
systéemes, c’est-a-dire de cet « étre-au-dehors-de-soi », comme dirait Heidegger, qu'il est capable
de réflexivité, donc, a partir de la, de conduites éthiquement plus élaborées — en bien comme en
mal — que celle des anthropoides, pour ne rien dire des bactéries...

L’ ontologie de I’ écologie profonde, en somme, est bien superficielle. Reste que les gens gu’ elle
inspire donnent assez souvent |I’exemple des comportements qu’ils préconisent (tout en se
meéprenant sur leurs motivations profondes...), et ¢a, ¢’ est essentiel ; car nous autres humains
sommes imitateurs. Naess lui-méme, a Tvergastein, vivait comme un anachoréte, un sage que |’ on
venait consulter. Sage, il I’ était dans son extravagance méme ; et ¢a aussi, hous en avions besoin
pour que ce monde en vienne a douter un petit peu de ses prétendues vérités, a I’ heure ou il
S appréte afoncer dans le mur.

(A) Arne Naess, Ecologie, communauté et style de vie, Paris, Mf, 2008. (B) Arne Naess, Vers
I’ écologie profonde, avec David Rothenberg, Marseille, Wildproject, 20009.

Article misen ligne le Tuesday 15 June 2010 & 00:00 —

Pour faire référence a cet article :

Augustin Berque,”Ontologie des écosystemes, ou des milieux humains ?’, EspacesTemps.net,
Traversals, 15.06.2010

https.//www.espacestemps.net/en/arti cles/ontol ogie-des-ecosy stemes-ou-des-milieux-humaing/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-3/3-



	Espacestemps.net
	Ontologie des écosystèmes, ou des milieux humains ?


