Par Michael F. Davie. Le 27 June 2011

Il n"est pas un écrit en géographie humaine sur le Proche-Orient qui n’évoque la religion de ses
habitants. Elle est utilisée pour définir les identités culturelles des populations, pour déméler des
allégeances politiques, pour borner des territoires ; elle sert de prétexte pour produire des cartes et
pour proposer de doctes solutions aux crises géopolitiques. Tour a tour, il est question de
« quartiers » chrétiens ou musulmans, de « banlieue » ou de « croissant » chiite, de « régions », de
« montagne » druze, alaouite ou maronite ; il est également question « d’ enclaves » orthodoxes,
grecques-catholiques, ismaéliennes, arméniennes, voire mourshidies ; on reléve également
I’ utilisation de « pays » (chrétien, druze, alaouite), de « cantons », de « régions », « d’ archipels »
étiquetés d' un qualificatif religieux.

Cette intrusion de la religion dans la toponymie et |’ analyse spatiale pollue toute tentative de
réflexion sur cette partie du monde, car il est péremptoirement postulé depuis plus de 200 ans,
gu’ici, religion et espace sont interchangeables. Les conflits géopolitiques et les paysages, les
« haines séculaires », les « oppositions plaine-montagne », les soubassements culturels et les
identités « millénaires » s expliquent limpidement par référence alareligion. Cette ingérence est
d’ autant plus troublante que convier lareligion comme variable pertinente renvoie a accepter sans
sourciller son imprécision sémantique et son unité ontologique improbable, en occultant tres
souvent les différences, les oppositions et les conflits internes a chaque religion ou croyance.
L’ approche élude a la fois d’ autres variables bien plus performantes (Kehaila, 2008, p. 42) pour
analyser |’ espace du Proche-Orient, que toute velléité de pensée complexe ; elle conduit alors aune
fragilité flagrante des énoncés produits sur |’ espace ou sur le territoire (Chivallon 2008). Héritiere
des traditions cartésienne et positiviste d analyse géographique qui commandent |a distinction
entre |’ observation et le monde matériel (Claval 2007, Deneux 2006), |’ approche ne peut maintenir
gue des relations conflictuelles avec la méthode dialectique (Lefebvre 2000, Merrifield 1993). Il en
résulte une géographie du Proche-Orient traversée d’imprécisions et de confusions, sources de
dérives scientifiques récurrentes, qui alimentent tant les médias friands de simplifications que les
représentations de I’ homme ordinaire.

Il parait alors utile de clarifier la place de lareligion dans la constitution de lieux, d’ espaces et de
territoires au Proche-Orient arabe, d’ en identifier ses différents acteurs, en nous appuyant sur le cas
des Arabes grecs-orthodoxes| 1]. La prétendue continuité entre la religion dans la construction

-1/19-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/lieux-espaces-territoires-et-identites-des-grecs-orthodoxes-du-proche-orient/
https://www.espacestemps.net/en/articles/lieux-espaces-territoires-et-identites-des-grecs-orthodoxes-du-proche-orient/
https://www.espacestemps.net/en/articles/lieux-espaces-territoires-et-identites-des-grecs-orthodoxes-du-proche-orient/

identitaire de ce groupe et les espaces ainsi produits sera confrontée aux faits observés. Nous
montrerons que les cadres d’ analyse qui hypostasient la religion sont inadaptés et ne peuvent
constituer des assises crédibles pour apporter une valeur gjoutée scientifique a la recherche

géographique.
Les grecs-orthodoxes arabes du Proche-Orient.

Les Arabes chrétiens de rite orthodoxe (Ro0m orthodhodoks en langue arabe) représentent
aujourd  hui moins de 10 % des populations de la Syrie, du Liban et de la Jordanie. Malgré la
Nakba 2| de 1948, ils constituent encore le rite chrétien majoritaire en Palestine-Israél, bien que
leur nombre soit en diminution constante notamment a Jérusalem et a Bethléem. On trouve encore
des orthodoxes arabes dans le sud de la Turquie, notamment a Antioche (Antakya), Alexandrette
(Iskenderun) et Mersin (Igel) ; la présence orthodoxe est maintenant pratiquement éteinte en Irak.
En Syrie, au Liban et dans le sud de la Turquie, ils sont placés sous la juridiction du Patriarche
d’Antioche et de tout |’ Orient ; le Patriarcat de Jérusalem| 3] est responsable des fidéles de |’ ex-
Palestine (aujourd hui Israél), des Territoires Autonomes Palestiniens et de la Jordanie.

Bien que cette communauté chrétienne soit numériquement la plus importante du Proche-Orient

— autour d’ un million d habitants résidants (Pacini 1998) — elle est invisible au plan de la
recherche géographique. Par contre, les maronites, qui ont rallié le catholicisme, ou les druzes, une
branche trés minoritaire de I’islam, ont fait I’ objet d’ une attention académique soutenue et ont été
mis en avant comme des acteurs centraux de I’ histoire libanaise. Pour la Syrie, I’ attention s’ est
focalisée sur les alaouites, les druzes, voire les grecs-catholiques, tous en petit nombre eu égard de
la population sunnite et orthodoxe.

Les raisons de la fascination de |’ Occident pour les minorités religieuses ont été nombreuses ; on
retiendra d’ abord leur utilité géopolitique depuis la Révolution industrielle pour la prise de contréle
politique et économique de la région, ensuite leur réle de marchepied pour les missionnaires
catholiques puis protestants dans leur stratégie de conversion des populations locales. Les groupes
numeériquement importants (les sunnites, les orthodoxes) n’avaient donc pas la méme « utilité »

pour le controle territorial de I’ Occident de la Méditerranée orientale entre la fin du 18° et le début

du 21° siécle. Par ailleurs, si I'islamologie s est constituée en discipline scientifique pour étudier la
religion et culture majoritaire dans le monde arabe, et si les groupes ralliés au catholicisme ont
bénéficié d’ une reconnaissance doctrinale et donc historique par I’ Europe, les orthodoxes arabes
étaient souvent relégués en tant que « schismatiques », a placer hors du temps historique et de
I’ espace. Enfin, présents dans tous les pays du Proche-Orient, ils affichaient souvent un fort
attachement au monde arabe large, hésitant & embrasser |es nationalismes étatiques étroits ; depuis
la Révolution bolchevique, ils étaient en outre associés au monde orthodoxe russe — donc
idéol ogiquement suspect — par les chrétiens proches de Rome ; enfin, héritiers de Byzance, ils
étaient associés aux perdants locaux de la longue lutte entre le « vrai » christianisme européen et
I’islam.

Autant de raisons, pensons-nous, qui expliquent cette invisibilité pour les chercheurs occidentaux
auxquelles s gjoutent celles propres a la discipline géographique : on ne peut en effet expliquer le
silence des géographes quant al’ analyse de ce groupe et |a surexposition d’ autres qu’ en identifiant
les départs méthodologiques mis en cauvre. La prétendue place centrale de la religion dans la
construction spatiale ou territoriale du Proche-Orient, I’ expression cartographique du fait religieux,

-2/19-



la question identitaire et ses rapports a |’ espace, le regard occidental biaisé dans les sciences
sociales, sont autant de points éludés qui ont contribué tant a scléroser la recherche que d’en
produire qui soit en phase avec le politiqguement correct du moment. Il en découle une géographie
insatisfaisante, permettant toutes les dérives et instrumentalisations, notamment géopolitiques
(Davie 2011).

Les grecs-orthodoxes dans la littérature
géographique.

Aucun dénombrement ne permet de donner des chiffres fiables quant au nombre de grecs-
orthodoxes au Proche-Orient. Au Liban, le dernier recensement général de la population date de
1932[5] ; depuis, les chercheurs doivent se contenter d estimations grossieres du pourcentage
d’ orthodoxes (Betts 1975, Pacini 1998). La Syrie aimposé la laicité dans les domaines relevant de
I’ état civil et interdit de ce fait |a comptabilité des adhérents aux différentes confessions. Enfin, le
statut des Arabes chrétiens en Israél, majoritairement orthodoxes, est indissociable du débat autour
de I'identité juive de ce pays et donc de la question pal estinienne (Courbage 2000 ; Courbage et
Fargues 1992).

Malgré ces obstacles statistiques, les grecs-orthodoxes constituent la communauté chrétienne
majoritaire dans le monde arabe, exception faite des Coptes orthodoxes d’ Egypte, tout en étant
minoritaires par rapport a I’islam. Pourtant, eu égard des autres communautés minoritaires, les
grecs-orthodoxes sont invisibles dans la littérature géographique du Proche-Orient, et I’on peut
affirmer que les rares travaux scientifiques occidentaux produits depuis les années 1950 continuent
celles de la période ottomane et mandataire (Davie 2010). Ainsi, Etienne de Vaumas produit la
premiére étude innovante sur la population du Liban, cing ans apres I'indépendance de ce pays (de
Vaumas 1953) ; trois ans plustard, il en décrit sa situation confessionnelle (de Vaumas 1955). Son
étude reposait sur des statistiques officielles et sur leur représentation cartographique par divisions
administratives ; son analyse souligne les différences entre les communautés et surtout leur
consignation dans des ensembles géographiques précis et hermétiques avec comme toile de fond
les maronites et e mythe de la montagne refugel 6. Aux minorités, la montagne, et aux confessions
majoritaires, les plaines, les plateaux et la steppe (Birot et Dresch 1956, de Planhol 1997 et 1968,
Fish 1944). Dés la fin des années 1950, la « question confessionnelle » au Liban devient taboue
afin d’éviter toute contestation des modalités de constitution de |’ édifice politique du pays et
notamment la place des chrétiens, manifestement minoritaires 7]. Les géographes ont emboité le
pas, recyclant des estimations et des impressions, reprenant a leur compte des clichés percutants
(« Suisse du Proche-Orient », « mosaique de peuples et de religions »), mais sans revisiter les
concepts, méthodes et finalités qui sous-tendaient ces affirmations. Pour les recherches sur la
Jordanie, la Cisjordanie et Gaza, la question religieuse est largement passée sous silence ; pour
Israél, seule lareligion juive est mise en avant.

Pour le Liban, de nombreuses cartes ont ainsi été produites (Davie 2008), notamment durant la
guerre civile et les différentes occupations du pays entre 1975 et 1990 ; Internet a permis leur large
diffusion. Le mode de représentation par choropléethes est privilégié, permettant de saisir d’ un coup
d’ aal I’ étendue « appartenant » a une confession ou religion. Par un raisonnement circulaire, la
carte confirme que chague religion est consignée dans un espace particulier, postulant au passage
gue les interfaces sont conflictuelles. Cette « géographie » produit a tour de bras des cartes, des
atlas en tout genre, des analyses géopolitiques, qui, a force, sont devenus des vérités, marquant
I’ opinion publique et le monde académique. Une lecture plus rigoureuse s impose donc des

-3/19-



possibles relations entre religion, espace, identités et territoires pour le cas des grecs-orthodoxes du
Proche-Orient ; les échelles et leurs imbrications, les territorialisations et reterritorialisations
possibles, méritent en tous les cas un regard critique.

L’église, le lieu élémentaire de I’espace religieux
chrétien.

Rappelons qu’un batiment géolocalisable acquiert la fonction d'église quand deux catégories
d’ acteurs |’ utilisent pour établir un lien entre le monde matériel et spirituel. Ainsi, une église
orthodoxe n’en devient une gque si, d une part, des croyants se réunissent en ce lieu délimité et
consacré pour accomplir un rituel précis — une mise en scéne codifiée — et d’ autre part, qu'’il soit
officié par un prétre. L’ officiant met alors en relation le groupe trés précisément cerné des croyants
du monde matériel avec |’ univers transhumain et céleste. Pour les grecs-orthodoxes, le ciel est
peuplé d'anges, d archanges, de chérubins et de séraphins et de prophétes. La mére de Dieu, Dieu
Lui-méme, et son Fils, né du Pere, et I"Esprit-Saint qui procéde du Pére, completent ce
panthéon. Cette mise en relation ritualisée s effectue dans le lieu de culte, certes précédemment
consacré, mais qui acquiert un surcroit d’ enchantement au moment de I’ eucharistie. « These are the
sacred places. They command awe » (Tuan, 1974, p. 234). C’est uniquement |a et & ce moment
seulement que |’ on pourrait parler d’ un espace religieux : « C'est |4, dans ce lieu stable et clos qui
est consacré a Dieu, et nulle part ailleurs, que les prieres des hommes montent vers Dieu d’une
maniére qui plait a celui-ci » (Auzépy 2001). Aprés tout, « le sacré n’est pas donné en soi ; ¢’ est
I"institution qui fait le sacré » (logna-Prat, 2006, p. 56), car « lareligion amarre les hommes au
divin (religare) autant qu’elle les rassemble entre eux (religere) » (Pinet, 2002). Du sens est
produit par I’interaction entre les pratiques et les objets, « dans un locus intermédiaire entre ciel et
terre, comme I’ église ou le monastére » (Lauwers 2005, p. 46). Plus précisément, cette relation
verticale part de la table d’autel et monte droit au ciel et en retour, « Dieu transforme par son
attention, par sa présence méme, le batiment en espace sacré » (Auzépy, 2001, p. 16). Pour le
croyant, ¢’ est la que la théophanie ou la promesse eschatologique peuvent s'y manifester ; c’'est la
que |’ église devient le miroir visible de la Jérusalem céleste.

Certes, I’ architecture, |’ organisation interne, |’ars sacra, les décors et leur désignation lexicale
contribuent a priori a cette mise al’ écart symbolique de |’ église (Baudry, 1999, p. 63) gréce aleur
familiarité culturelle. Par une forme de rémanence, le bétiment-église conserve pour le croyant une
aura de sacralité méme si la célébration cultuelle est absente. En ces moments profanes, I’ église
reste quand méme un repere différent, exigeant du respect, méme pour I"homme ordinaire, le
touriste ou le flaneur, en quéte de patrimoine, d’ exotisme ou d’ esthétique. De ce fait, |’ église
cumule un surplus de signification, empilant la dimension sacrée avec bien d’ autres, concentrant
ains |’enchantement et « I’ affect » (Bonnemaison et al. 2004, Holloway 2006, Pile 2010, Thien
2005, Thrift 2004). Pour le non-croyant, I’ indifférent, I’ agnostique, ou le postmoderne, ce moment
de transformation d’un lieu géographique en un « vrai » lieu sacré ne |’ affecte pas : le batiment a
certes toute | apparence d’ une église, maisil ne peut avoir laméme signification « enchantée », ni
susciter les mémes émotions que pour un croyant. Elle ne projette pas la méme « grille
d’interprétation du monde [... ¢'est adire un] systeme symbolique, pourvoyeur de sens, d’ espoir,
de valeurs et d’'identité » (Barnavi, 2006, p. 19). Pour cette catégorie de visiteurs, leurs « webs of
significance » (Geertz 1973, cité par Ivakhiv, 2006, p. 170) seront bien entendu différents, car
chague « formation cosmographique » (re)crée et comprend le monde différemment et, ce faisant,
le transfigure (Dubuisson 1998, p. 288, Piolle 2002, Young 2001, citant Wright 1947). Le sens

-4/19-



donné au monde — et au batiment « église » — par un athée est bien différent de celui d’un
croyant, faisant de ce lieu un palimpseste de significations qui convergent pour contribuer a la
construction d’identités (Graham 2009).

Ainsi, le sens donné a un lieu par d’aucuns n’ étant pas le méme pour d’ autres, la question du
rapport univoque de la géographie avec le sacré (maladroitement désignée « géographie
religieuse ») est donc posée. Peut-on |égitimement postuler que I’ espace puisse étre construit par la
« religion », et donc regrouper dans une méme catégorie les personnes qui pratiquent
occasionnellement ou réguliérement un rite, ou qui adhérent du bout des Iévres & une croyance par
orthopraxie, ou qui revendigquent un rattachement a une confession par opportunisme, par force ou
par conviction ? Peut-on affirmer une corrélation entre I'inégale densité de la population, la
position d'un lieu de culte — I’ église — et le caractére (ou I'identité) d’un espace plus vaste,
nécessairement en continuelle mutation ? (Dumortier, 2002, p. 8 ; Ivakhiv, 2006, p. 169 ; Park,
2004, p. 7). Comment a ce titre alors délimiter des espaces religieux homogénes dans un cadre
urbain ou a fortiori dans un Proche-Orient arabe multiconfessionnel ? Connait-on, d’ailleurs, le
nombre de véritables croyants, d’ agnostiques ou d’ athées ?

A cesinterrogations, s ajoute la gradation de la sacralité : lors des grands événements du calendrier
liturgique (Ies Rameaux, Pagues), le clergé et les fidéles sortent de I’ église en procession autour du
monument. Cette circumambulation permet a |’ espace sacré de s étendre de maniére aréolaire
autour de I’ église. Il peut s éendre encore davantage, lors de processions dans laville elle-méme :
I église se vide momentanément de ses dévots qui remplissent alors les rues, créant ainsi des sortes
de canyons de sacralité éphémere entre les bétiments profanes qui les surplombent.

Cette observation pose alors le rle de I'icone, un objet emblématique de I’ univers orthodoxe, dans
la constitution du lieu sacré. « L'icbne|...] sejoue de I’ espace et des espaces : par nature, [...] ele
est mobile et peut voyager avec qui la possede ; elle peut donc étre partout, n'importe ou dans
I’ espace public, dans les rue et aux carrefours, mais elle peut aussi bien étre dans |’ espace priveé ».
(Auzépy, 2001, pp. 14-15) Ostensiblement ou discretement présente dans les domiciles, elle
confére une forme de sacralité a un coin d’une piece particuliére, a une entrée d immeuble, a un
coin dejardin, aune ruelle, aun carrefour ; elle peut méme étre présente sur un tableau de bord de
voiture, dans un ascenseur ou dans un portefeuille. Mais I'icbne n’ est consacrée par personne et
son culte est accessible a tous et partout : elle n’a besoin ni de clergé ni d’église. Alors, |’ espace
privé et public se mélent et se confondent et perdent de ce fait les distinctions qu’ on leur accorde
habituellement.

L’ apparente confusion de types de lieux et d’ espaces se prolonge par la présence des mazars, ces
lieux de pelerinage et de dévotion populaires non consacrés. Associés souvent a des saints
protecteurs, (Arpoa 2011, Chiffoleau 2007, Chiffoleau et Madoeuf 2005, Maraval 2004), ils
jouissent d'un respect comparable a celui des églises, tout en étant combattus par la hiérarchie
cléricale, qui y voit des survivances du paganisme. Néanmoins, |’ espace se crée et se territorialise
gréce a ces mazars, car les croyants venus de pres ou de loin s'y rendent régulierement (sans
nécessairement faire un crochet préalable par I’ église, et quelquefois méme sans le prétre, mais
avec une icone en téte du pelerinage), pour prier et pour sociabiliser. Le lieu — un arbre
remarquable, quelques pierres taill ées anciennes dans un champ, une grotte, un sommet de colline,
une tombe isolée d'un saint homme — devient sacré au méme titre et selon les mémes protocoles
et temporalités que I’ église.

A ces lieux « religieux » S ajoutent les cimetiéres. Espaces consacrés certes, précédemment

-5/19-



contigus aux églises des villes, mais maintenant souvent implantés en banlieue, ils connaissent eux
aussi des gradations et des temporalités de sacralité. Une géographie particuliére les caractérise, les
sepultures des familles les plus influentes ou riches étant |ocalisées a proximité de la chapelle, plus
proches donc du foyer de la mise en relation avec le divin. Visités occasionnellement, ces
cimetieres acquiérent une centralité urbaine claire lors de grandes fétes liturgiques ou lors de la
mise en terre d’ une personne importante de la communauté. Alors toute laville— ou du moins les
croyants de la communauté — est affectée par ce moment de sacralité.

Cependant, et quel que soit le cas analysg, il s agit de points sacrés (ou, exceptionnellement, de
lignes) qui peuvent s éargir pour produire des espaces éphéméres momentanément plus vastes. Si
cette observation n’'a rien de novateur, car « |’ espace [...] est saturé de repéres, de stations, de
signaux et de balises » (Christin, 2006, p. 168), on constate pourtant que les travaux géographiques
sur le Proche-Orient font la confusion entre les dimensions ponctuelle et aréolaire. Aingi,

Les religions se trouvent le plus souvent [ cartographiquement] représentées sous la forme de
grands espaces de couleur, sans que ne soient exprimées ni |’intensité, ni la nature des
phénoménes religieux en question, ni méme leur empreinte géographique réelle... (Raisson 2002).

Et surtout sans que les géographes s’ en émeuvent. La présence d' une église justifie par exemple le
dessin d’ une tache censée représenter I’identité de tout un quartier ; la fusion de toutes ces taches
caractériserait I’identité de toute une région, voire de pans entiers de I’ espace national (Davie
2008). Larecherche géographique s en ressent, car elle aboutit in fine a ne produire que de smples
inventaires d’ identités affirmées homogenes et prétendument spatialisees.

De I’église au territoire.

Si c’est I’officiant qui est le passeur entre les hommes croyants et le divin, ainsi que I’ acteur
fondamental de la production d’un lieu sacré, il est aussi celui qui permet la mise en réseau de tous
les lieux sacrés, notamment lors de dates importantes du calendrier liturgique (Paques, Noél, féte
du saint protecteur de I’ église, etc.). Simultanément, ¢’ est la mise en réseau de tous les croyants du
monde matériel, « en communion » avec le monde céleste lors de la liturgie. A ce moment, se
cristallise la communauté des croyants orthodoxes, que I’ on peut rapprocher de la ‘oumma, la
communauté des croyants musulmans .

A cette lecture du territoire strictement « religieux » vient se greffer une autre, plus prosaique. Par
le prétre transite |I'information sur les paroissiens, |’ organisation des activités spécifiquement
religieuses comme la catéchése, I’ organisation de projets culturels lors des fétes, les contacts avec
les autres prétres et paroisses. A |'occasion, il sert d’intermédiaire avec I’ évéque, ou avec les
évéques des autres dioceses dépendant du patriarcat orthodoxe d’ Antioche, voire avec le Patriarche
lui-méme. 1l sert, bien entendu, de relais premier et légitime lors des contacts avec les prétres,
pasteurs, imams et cheikhs des autres communautés. La Grande litanie de la Paix, prononcée au
début de la messe orthodoxe, résume a merveille cette concaténation. L’ officiant implore Dieu de
protéger I’ église, ceux qui y pénetrent avec foi, le patriarche ou le métropolite, les prétres et le
diaconat, le clergé et le peuple, le pays et ceux qui le gouvernent, la ville et sa contrée, ceux qui
sont dans les airs, sur lamer et les voyageurs en général, les malades, |es prisonniers et les autres
affligés. Enfin, il implore la paix pour monde entier et I’ union de tous ainsi que le salut des ames.

Ladistance étant ainsi introduite, les relations étant identifiées, le lieu-église et son acteur principal

-6/19-



deviennent le point de départ de la construction d’un territoire, non pas religieux, mais non plus
profane, car |a séparation de |’ Eglise (de la Mosguée ou de la Synagogue) avec I’ Etat n’ a pas été
effectuée au Proche-Orient. Le prétre est I’un des relais de I’ Etat, un intermédiaire administratif
incontournable pour le citoyen, croyant ou non. Il participe activement a « I’identification » du
citoyen, ala « mise en carte » des identités, a son attribution identitaire (Avanza et Laferté, 2005,
p. 141). A titre d’ exemple, un nouveau-né au Liban est péremptoirement rattaché a la communauté
religieuse de son pére et il est alors condamné, toute sa vie durant, a participer aux logiques
particulieres de I’ édifice politique libanais, I’ excluant constitutionnellement de certains postes
administratifs ou de responsabilités politiques, ou le contraignant a élire des représentants choisis
uniquement en fonction de leur appartenance confessionnelle — la répartition des sieges
parlementaires est théoriquement cal culée au prorata de chaque confession. Jusgu’ a samort, il aura
recours aux institutions religieuses et donc au clerge : s'il est de sexe masculin (aprés vérification
gu'il a effectivement été baptisé), son mariage sera exclusivement célébré dans une église ; il aura
recours au tribunal religieux pour un divorce. Son épouse devra formellement adopter lareligion
ou la confession de son mari. Il pourra changer de confession pour des convenances personnelles
(le divorce est permis chez les orthodoxes, mais pas chez les maronites, qui suivent la doctrine
catholique), mais toujours en transitant par le clergé. A samort, les cimetiéres laics n’ existant pas,
il sera obligatoirement enterré dans le cimetiere de sa communauté, quelle que soit sa croyance (ou
son incroyance) réelle. En |’ absence d'une loi unique applicable a I’ ensemble des citoyens, des
statuts personnels différents régiront les successions ou les adoptions. On peut suivre avec Entrikin
que ce visage totalitaire de |’ appartenance confessionnelle est similaire a celle d’ un Etat

Constructed on the myth of people-as-one, in which the private blends with the public, a political
party is seen as the centre, and the party becomes interchangeable with the state. Difference is
interpreted as alien to the organic unity of society and thus as foreign and dangerous|...] athreat
to social well-being (Entrikin, 2002, p. 21).

Ce réseau qui débute par une consignation dans une confession religieuse a des ramifications
complexes, dont quelques-unes sont jugées positives. Le citoyen étiqueté d’ une religion trouvera
plus aisé d’avoir un appui, un « piston », des entrées dans le monde économique, politique,
militaire, social ou judiciaire, une aide et un réconfort, s'il est recommandé auprés d’ une personne
de la méme communauté (Bonne 1995, Davie 2006, Johnson 2001 et 1986, Makhoul & Harrison
2002, Naba 1999). Dans I’ autre sens, un élément influent de la société, du monde politique ou les
structures de I’ Etat utiliseront le prétre (ou les autres relais ecclésiastiques) de sa propre
communauté pour atteindre les ouailles, lors d élections, par exemple. Dans un autre article
(Davie 2006), nous avions démontré |e fonctionnement en réseau de membres de la communauté
alaouite en Syrie ; les résultats peuvent étre étendus pour affirmer que quelle que soit lareligion ou
la confession (dont la grecque-orthodoxe), la survie d’ un individu ou d une cellule familiale au
Proche-Orient arabe passe par des réseaux organisés autour de lafamille élargie, du lieu d origine,
de la « tribu » ou de I’ ethnie, des relations professionnelles ou sociales. Mais tous ces réseaux se
passent de I’ étiquette religieuse stricto sensu, méme si elle est néanmoins indirectement présente.
Celle-ci n’est ni nécessaire, ni particulierement efficace : au contraire, elle pourrait méme étre un
obstacle pour des « fenétres d’ opportunité » qui se présenteraient, car la marge de manceuvre de
chacun s'en trouverait emprisonnée dans les prétendus intéréts religieux d’ une communauté
strictement délimitée. Ainsi, les grandes familles, les commercants, les militaires et les élites
naviguent a |’ échelle supérieure, comme |I’homme ordinaire d’ ailleurs, mobilisant indifféremment
des membres de « leur » communauté ou ceux des autres, I’ essentiel étant d’en tirer profit et
pouvoir. Il se crée alors un véritable systéme d’intéréts réciprogues bien compris et de coalitions
conjoncturelles, communiquant par capillarité autant avec des réseaux diasporiques qu’ avec les

-7/19-



nationaux, instrumentalisant les échelles supérieures et inférieures, ignorant dans cette quéte les
catégories sociales, les conventions ou le politiqguement honnéte. Verrous incontournables, noauds
réticulaires, tous les points de passage obligé a toutes les échelles fonctionnent par le biais d’ une
pratique généralisée de corruption, de népotisme, de délits d'initiés, de servicesrendus. Il s agit de
trouver la meilleure connectivité, court-circuitant les synapses de blocage, fluidifiant la
performativité des flux (Valente et Fujimoto 2010). Aucun individu, quelle que soit son
appartenance a une confession, n'y échappe, les divers éléments du systéme s étayant
réciproguement, mais sans que la religion soit centrale, ni rendue ostentatoire. Le réseau
« religieux » n’est alors qu’ une des nombreuses cartes mises en concurrence par tout un panel
d’ acteurs dans des logiques de survie. Coté revers, I’ étiquetage confessionnel servira d’ excuse lors
des nettoyages ethniques, de mises a |’ écart, de recherche de boucs émissaires (K ehaila 2008), ou
de répression de dissidents. Quoi qu’il en soit, on doit admettre que ces réseaux n’ont rien de
consubstantiellement religieux ou de sacré, et donc que les espaces qui sont affectés par cette
variable ne peuvent étre étiquetés d’ un attribut religieux, ni méme cartographiés.

Ivakhiv s'interrogeait sur les imbrications entre les espaces sacrés et profanes (Ivakhiv, 2006,
p. 171) ; on ne S étonnera pas que des territoires issus d’ acteurs et de maillages différents ne se
superposent pas, N’ étant ni ala méme échelle, ni ne ciblant les mémes objectifs, ni inscrits de la
méme maniere dans I’Histoire (Amin 2004, pp. 33-34). Alors, |’ espace territorialisé par des
réseaux multiples et multiscalaires ne peut étre exempt de rugosités (Bunge 1973) et de césures ;
celles-ci affectent nécessairement les espaces territorialisés par la variable dite « religieuse ». Si, en
principe, le prétre peut mettre en réseau les autres membres du clergé d’un méme diocese, les
limites de celui-ci butent souvent sur des frontieres nationales ou des limites administratives. Ainsi,
pour les orthodoxes, e diocese du Akkar est coupé en deux par la frontiére syro-libanaise ; ceux
d’'Alep et de Lattaquié sont traversés par la frontiere syro-turque ; enfin, le diocese de Bosra-
Hawran sur le Joulan/Golan syrien est traversé par la ligne de séparation des forces syriennes et
israéliennes, infranchissable. Par ailleurs, des ensembles topographiques, culturels ou historiques
sont morcelés par des frontiéres d’ origine coloniale : la frontiére libano-syrienne sépare des
villages orthodoxes proches sur les contreforts du Jabal el-Cheikh (Hermon) ; le Patriarcat
d’ Antioche voit sa juridiction s'arréter a la frontiere avec la Palestine-Israél et la Jordanie, tous
deux maintenant dans le Patriarcat de Jérusalem. Les populations orthodoxes du nord de la
Palestine ou de la Transjordanie sont séparées de leurs coreligionnaires situés a quelques
kilometres de 14, en Syrie ou au Liban par des frontiéres hermétiques ; en Palestine méme, des
coreligionnaires sont séparés par la césure Israél-Territoires occupés (les « Palestiniens de
I"intérieur » vs les « Palestiniens des Territoires »), et pour ces derniers, par des pans de la
« Cléture de séparation », le Mur. Les réfugiés pal estiniens orthodoxes dispersés dans les différents
pays arabes d’ accueil ou maintenant installés dans des pays d’ émigration définitive constituent un
autre groupe aux territoires clivés.

Ces obstacles administratifs induisent donc des perturbations profondes dans les réseaux
« religieux » (au méme titre d’ ailleurs que les réseaux économiques, ethniques, sociaux, culturels
ou linguistiques), car les logiques nationales priment maintenant sur les appartenances religieuses.
A leur tour, les limites des diocéses a |’ échelle intra-nationale, séparent les paroissiens plus
gu’ elles ne permettent leur intégration sans suture dans un monde indifférencié de croyants : on ne
divorce pas de la méme maniére dans chacun des évéchés orthodoxes... Cette théorique intégration
sans rugosité pose cependant probléme, car dans de nombreux cas, les migrations vers les villes
contraignent les hommes a changer de paroisse ; de houveaux réseaux doivent étre identifiés et
consolidés avant de pouvoir y évoluer efficacement pour profiter des nouvelles connectivités
offertes par le nouveau cadre d’'adoption ; celles-ci, aleur tour, rencontrent les réseaux de la

-8/19-



globalisation. (Amin 2004, p. 34)

Des identités orthodoxes multiples, opportunistes et
aux contours flous.

Malgreé cette confusion entre lieu, espace et territoire, on aurait pu s attendre a un accord autour de
I”identité des orthodoxes. Nous n’ exposerons pas ici les longs débats sur I’identité personnelle ou
sociae (Fearon 1999), ni des positions souvent contradictoires quant aux modalités d' appartenance
aun groupe ou le débat sur les caractéristiques qui les singularise ; il est de fait un construit social
historiquement daté, mouvant par nature et nécessairement polysémique (Bain, 2003, pp. 419-420).
Sachant qu’il n'y a que des histoires enchevétrées et des cultures différentes en un seul et méme
individu (Fearon 1999, Grossman 2009, Guérin-Pace 2006), comment s accorder alors sur une
identité orthodoxe commune consensuelle et de surcroit parfaitement spatialisée ? Comment
concilier lefait que « dans les usages communs de la notion d’identité, il ne s agit plus de présenter
son identité comme une construction, mais, au contraire, comme une donnée intangible, non
négociable » ? (Avanza et Laferté, 2005, p. 140).

Une identité orthodoxe monologique, existante a priori, créee d’ elle-méme, autosuffisante et
autonome, immuable aux plans temporel et spatial, interpelle. Si cette « identité numérique »
(Debarbieux 2006, Lenclud 2008) existait, on serait tenté d’ affirmer qu’ elle serait ala base d’'une
différentiation d’ensembles régionaux ou locaux (Guermond 2006). Mais cela reviendrait a
affirmer que I'identité orthodoxe, quand bien méme qu’ elle existerait ontologiquement, nierait le
réle de la longue sedimentation historique et |a place de |’ espace dans sa constitution. L’ identité
sociale, celle attribuée ou imputée par d autres a un individu ou a un groupe pour le situer dans une
représentation de la société ou la prise de conscience de soi, faconnée par des expériences de lieux
et par des trgjectoires individuelles convergentes (Tuan 1974, 1975, 1976) exprime

La perception qu’ un groupe a de lui-méme et de son environnement. Elle comporte des dimensions
affectives[..] : c'est ce que les gens ont dans leur téte (les représentations d’ autrui et de soi, la
mémoire collective, les idéologies, interprétations des événements, perspectives d avenir, valeurs,
traditions religieuses...) et dans leur coar (émotions, blessures, aspirations, tempéraments,
mouvements d’identification) qui est déterminant pour leurs comportements, agressifs ou
pacifiques (Herr, 2004, p. 23).

Traiter de la construction d’une identité orthodoxe, individuelle ou collective impliquerait
également qu’elle puisse étre observée et mesurée (Mendieta, 1997, p. 499). Si elle existait
véritablement, on s attendrait a une épiphanie de cette essence identitaire orthodoxe lors d’'une
recherche d’ exemples. Et, gjouterions-nous, une fois révélée, a cartographier son aire d extension,
encore convaincus depuis les lectures vidaliennes que les identités collectives et sociales
produisent ou coincident avec des « entités géographiques », des « régions », aisément
cartographiables. Cette carte « révélerait » les identités pense-t-on ; quoi de plus facile, en effet, de
classer les habitants du Proche-Orient selon leur religion puis de les localiser ? Le geste
cartographique est a la fois simple a comprendre, facile a effectuer, et formellement
« scientifique » et « neutre ». Mais fausse.

Les catégories ainsi définies puis cartographiées sont autant de déterminismes inavoués, « fixant »
des populations sur un méme espace, ignorant les densités démographiques et |es compositions
socio-économiques tres variables. La construction de I’ homogénéité permet alors de « tracer des

-9/19-



frontieres d’ une coincidence entre territorialité et identité » (Michel 2006, p. 228).

En personnifiant [...] la communauté et son territoire, on lui attribue automatiquement des
propriétés de I'individualité humaine : unité, cohésion, continuité dans le temps, etc. Par
réciprocité, cette personnification du groupe favorise I’identification de I'individu a celui-ci (Di
Méo, 2002, p. 178).

Cependant, nous avons vu que les orthodoxes, individus comme groupe, comme toutes les
personnes appartenant par exemple al’ une des 16 autres communautés religieuses de la Syrie ou
du Liban, sont intimement pris dans le brassage et la globalisation. L’ angoisse de la perte de
reperes les a souvent poussés a rechercher des points de fixation, a consolider d’anciennes
frontiéres entre « eux » et « nous », voire a en inventer de nouvelles, souvent sur le mode de la
résistance (Paassi, 2003, p. 475). Cette redéfinition identitaire s effectue souvent a I’ échelle
individuelle, et non plus par le biais de la nationalité, du nationalisme, de |’ appartenance de classe
ou d’ origine géographique, de corps de métier ou autre. « Indeed, one not only chooses oneself,
one chooses a self one wants to become » (Mendieta, 1997, p. 498). Le facteur religieux, assimilé
ici alafoi intime, est réduit al’invisibilité ; par contre le facteur religieux, confondu avec son
expression politique al’ échelle de la société, sera surligné.

L’ approche holistique de cette prétendue identité orthodoxe passe sous silence tout un jeu
d'échelles et d'itinéraires complexes. Ainsi, un « orthodoxe » s'identifiera commetel pour signifier
gu'il S oppose aux « maronites », ou aux « chiites » et aleurs orientations politiques. Cette position
individuelle sera par la suite éendue pour englober tous les « orthodoxes » puis al’ espace : laou
les « orthodoxes » sont nombreux, ¢’ est un « pays orthodoxe ». Achrafiyyeh a Beyrouth, le Koura
au Liban-Nord, le Metn dans le Mont-Liban, le Wadi al-Nassara, le Hosn, le Hawran et |’ arriere-
pays de Tartous en Syrie, seront « orthodoxes ». Et comme les « orthodoxes » sont prétendument
de « de gauche », ou des nationalistes arabes, ou des « communistes », tous les « orthodoxes »
seront consignés dans ces catégories, méme si cela ne correspond pas aux prises de position
individuelles. Les orthodoxes, dans des moments d’ humour, souligneront leur identité lors de fétes
religieuses : S'il pleut le Vendredi saint, Dieu est affirmé irréfutablement orthodoxe, puisqu’au
moment de la crucifixion, les Apbtres auraient relaté qu’il avait plu... Avec force preuves, ils
s affirmeront étre les héritiers directs de I'Eglise originelle, la « vraie », pas celle des
schismatiques et autres catholiques. Par la gastronomie, ils affirmeront leur identité culturelle
particuliére, les orthodoxes étant réputés pour la qualité de la cuisine ; les orthodoxes souligneront
leur rationalité urbaine, I’ ancienneté de leurs réseaux commerciaux, larichesse de leurs élites, leur
tolérance, leur ouverture au monde. Ils revendiqueront une histoire distincte de celle des autres
communautés, insistant davantage sur leur ancrage proche-oriental que localiste. Dans cette
imbrication confuse d’identités affirmées, revendiquées, imposées, acceptées ou refusées,
imaginées ou fantasmées, |’ échelle locale se confond avec la régionale, la nationale ou
I”internationale (Entrikin, 2002, p. 19). On passe alors du village d’ origine, du quartier de
résidence actuelle, vers la grande région, le pays tout entier puis vers le Monde arabe. A cela
S gjoutent des ramifications identitaires vers le monde orthodoxe plus large : les mondes helléne,
russe, |’ ancienne Byzance, la chrétienté. Selon la situation sociale, politique ou militaire, ou selon
I"interlocuteur et le contexte, I’ orthodoxe exprimera I’ une de ces identités versatiles. L’ espace
« orthodoxe » est bien « I’ ensemble du parcours géographique et le sens donné aux lieux, passés et
présents, vécus, pratiqués ou méme imaginaires, qui constituent un élément essentiel de
compréhension des appartenances et des comportements individuels [...] et qui permettent de
comprendre les lieux plus subjectifsinvestis : lieu d  attachement, lieu de projet, lieu de sépulture et
lieu d’ origine » (Guérin-Pace 2006, p. 300).

-10/19-



De ce qui a été dit, réduire I’identité d’ une personne ou d' un groupe au simple critére religieux, ou
de son lieu d’ origine ou d’une forme d’ expression cultuelle, ¢’ est postuler une identité homogéne,
uniforme, et strictement structurée par une variable unique. C’est également postuler que les
identités reposent sur la délimitation de catégories discrétes et figées permettant de « tracer des
frontieres d' une coincidence entre territorialité et identité » (Michel 2006, p. 228), sans interroger
les nombreuses dimensions de larelation entre identité, culture, mouvement et espace. Nous avions

affirmé que cette coincidence renvoie a |’ influence des Ecoles géographiques européennes du 19°
siecle et qui perdure dans la pensée géographique contemporaine des qu’ elle propose d' analyser le
Proche-Orient (Davie 2010). A cela s gjoute le regard cartésien, occidental et colonial sur le
monde : les hommes doivent étre systématiquement étiquetés et classes pour mieux étre analysés et
contrélés (Said 1980). L’invention de « I’Orient »| 8| est relayée par celle du concept de
« montagne refuge » pour expliquer la présence de « minorités persécutées » (les maronites,
druzes, alaouites et les ismaéliens) souvent « irrédentistes » ; les plaines, les plateaux, les steppes et
des villes seraient aors les espaces des « sunnites dominateurs » (de Planhol 1968, 1997 ; Haddad
1981). A des échelles plus fines, on généralisera — a tort — que les quartiers urbains et les
fonctions étaient ségrégues selon lareligion (Davie 2005-2006).

FPATRIARCAT DE CDNETANT"NC"PLE ———
—r 3 R @ U L_E o
JMersin x\,__\l‘____//__/./'““-\\ﬁ . —d

-
Iskpriderun
F

fB JAlep

/—'—"
Antioohe . |
ﬂﬁlj . Jabaga P

L
CHYPRE Lattaguid=

,.: . sHama
Tartous < See lat b . |
Mouss d'\-gf:':.f e - .
mae e ATR ‘ /A0 cCH
Tripoli, .;.:-}fj IARCAT D'AN

Ty

LfBANEa;?”_ v S Y R I E

. oI el
B&yroulhﬂ.t_‘::ﬂ'

*

W 1!-.t

s
w «+f DAmas

- I R A K
* Soueida
“Irb@\; -:.'"
““ToAfmenan - o
_;-P""F'-F)
JORDANIE — ARABIE
SAQUDITE

Frontiére nationales

Limite de diocése

——— Ligne d'armistice (1549)
- Lignes de séparation

G:}a \ ===== de forces militaires (1973)
A R i — "Le Mur”
H. Ville, bourg avec une présence
i"-LJAqaba ki de lieux de culte

L grecs-orthodoxes 100 km

Sources | ARPOA (2011) et enquétes personnelies

Les dioceses et les lieux de culte grecs-orthodoxes au Proche-Orient
(source : Arpoa 2011 et enquétes personnelles).

-11/19-


https://www.espacestemps.net/articles/lieux-espaces-territoires-et-identites-des-grecs-orthodoxes-du-proche-orient/lieux-espaces-territoires-et-identites-des-grecs-orthodoxes-du-proche-orient-1/

L e cas des grecs-orthodoxes serait I’ exemple heuristique de la complexité des identités et des lieux
d’implantation/ 9] d’un groupe « religieux » : ils sont présents aussi bien en haute et moyenne
montagne gu’en plaine ; autant dans les villes gue dans les campagnes ; dans la steppe
semi-aride de I'intérieur gue dans les espaces copieusement arrosés du littoral. |ls coexistent
avec toutes les autres communautés, sans exception, et ont intimement partage leur histoire. 1ls ont
connu des guerres, massacres et exodes comme les autres communautés (Ile Chouf libanais en
1983, le Joulan/Golan en 1967, le drame palestinien en 1948 et a nouveau en 1967) ; ils ont subi
I’ exode rural impitoyable qui a affecté toutes les communautés, notamment suite au réchauffement
climatique. Eux, comme les autres, ont profité de la Révolution agraire syrienne, ou ont perdu
toutes leurs terres lors de cette méme Révolution, ou lors de I’ annexion du Sandjak d’ Alexandrette
par les Turcs a la veille de la Seconde Guerre mondiale ou celle du Golan par les Israéliens en
1982. Aujourd’ hui, certains ont profité de I’ ouverture de I’ économie syrienne| 13|, d autres pas ;
certains émigrent définitivement vers le Canada, I’ Australie, les Usa, d’autres choisissent les
migrations provisoires de travail vers les émirats du Golfe, vers |’ Afrique ou I’ Amérique centrale
et méridionale, retrouvant des Libanais, Syriens et Palestiniens de la méme ou d’autres
confessions. On trouve des grecs-orthodoxes milliardaires vivant dans les quartiers cossus des
capitales nationales, comme d’ autres vivant dans la misére abjecte dans des banlieues sordides ;
des petits-bourgeois anonymes, des hommes et femmes ordinaires présents dans tous les corps de
meétiers, des fonctionnaires ou des filous notoires ; de brillants universitaires comme des illettrés ;
des opposants comme des laudateurs du régime en place. Et dans toutes les milices et les
groupuscul es faisant usage de la violence, dans tous les partis politiques.

Laréification de |’ espace et de lareligion interdit alors, de facto, toute hétérotopie et toute identité
multiple : des grecs-orthodoxes peuvent épouser des théses politiques de la gauche ou de I’ extréme
droite ; ils peuvent étre de farouches libanistes ou ceuvrer pour la Grande Syrie, ou collaborer
activement avec les Israéliens, les Syriens ou tout autre occupant. 1ls peuvent avoir des sympathies
pour les Américains, les Iraniens, ou pour les Palestiniens. Des grecs-orthodoxes ont été des
admirateurs du Tsar, de Staline, de Saddam Hussein, mais aussi des deux présidents Bush, de
Nasser ou de Gaulle... Ils peuvent étre de farouches soutiens du Baas syrien, tandis que d’ autres
sont dans I’ opposition, manifestant dans la rue pour exiger la fin du régime ; ils soutiendront le
Hezbollah, les Forces Libanaises, ou d’ autres partis locaux ou étrangers. Au moment des coupes du
monde de football, ils peuvent arborer les drapeaux des finalistes sur leurs automobiles, semant un
flou sur leur attachement nationaliste. En cela ils n’ont jamais été différents de tous leurs
concitoyens des autres communautés.

Modern nation states face the difficulty of accomodating this diversity within political discourses
and governmental structures that have since the nineteenth century implied or assumed a
culturally homogeneous nation of citizens (Entrikin, 2002, p. 19).

A ces identités politicques se mélent des cosmopolitismes et des cultures issus de la diaspora et de la
postmodernité. Des grecs-orthodoxes peuvent rejoindre une des nombreuses « tribus »
polyculturelles (Maffesoli, 2000), voire s'inventer une « culture a la carte » que le trilinguisme
(voire le polylinguisme) consolide : I’ obtention d’un visa d’ émigration vers des pays occidentaux
s'en trouve par la suite indéniablement facilitée. Leurs préférences sexuelles, musicales,
gastronomiques ou esthétiques permettent d’ajouter une autre couche identitaire a celle
prétendument consignée par le « religieux ». Présents dans les mouvements d’ appui aux droits des
gays, d’'autres luttent pour la laicité « a la francaise » voire pour un « athéisme tranquille »
(Deleuze, cité par Onfray, 2006, p. 83), alors que d autres refusent de maniére virulente ces choix ;
admirateurs de hard rock ou de trash cotoient des amateurs de musique classique arabe ou

-12/19-



occidentale... Par extension, il y aurait autant de galaxies de lieux ou d’ espaces qui
correspondraient a des identités individuelles ou de groupe, chacun en perpétuelle recomposition et
en interconnexion avec des réseaux (Amin 2004, p. 33, Guérin-Pace, 2006, p. 308, Montgommery
2010). A I assignation originelle par lareligion s est substituée une appartenance par le choix ; le
processus de construction identitaire dépend alors entiérement des moyens mis a disposition
(Bauman 2010). Inutile de rappeler enfin que cette multiplicité d'identités en perpétuelle
(re)construction peut également servir d’ excuse a la violence entre « eux » et « nous » (Yamine
2008)... Difficile, dans ces conditions, de penser qu’au Proche-Orient, I’identité et les espaces se
construisent différemment qu’en Occident. D’ autant plus que la pratique similaire du Web 2.0
redéfinit les contours a la fois de leur pratique religieuse et de leur identité évanescente et permet
d’ affirmer que méme si une religion est dominante — comme I’islam au Proche-Orient — |’ espace
ne lui est pas assujetti.

Nous avons vu que les grecs-orthodoxes du Proche-Orient sont répartis sur plusieurs Etats,
patriarcats et dioceses ; ils sont également répartis sur des espaces bien différents aux plans
physiographigue (plaines, montagnes, littoral, etc.), et morphologique (urbain, périurbain, rural
etc.). A cette complexité, s ajoute une trés grande différenciation aux plans socio-économique
(riches, pauvres ; petite, moyenne et grande bourgeoisie etc.), culturel (métissages historiques ou
contemporains, cosmopolitanismes), voire identitaire (mythes fondateurs revendiqués,
positionnements quant au genre, etc.). L’ appartenance formelle a une méme religion et confession
(la chrétienté, I’ orthodoxie) permet néanmoins une expression identitaire partagée en des lieux
particuliers et a des moments précis : les espaces sacrés que sont les églises. Ailleurs, des stratégies
de visibilité ou d'invisibilité de cette dimension religieuse, des pratiques de contournement, de
dissimulation ou d’ évitement, s expriment selon les opportunités ou les circonstances du moment.

Par ailleurs, les limites nationales ou ecclésiales ne se superposent qu’ occasionnellement, créant
des césures dans les réseaux établis entre les éléments de ce groupe : traverser une frontiére au
Proche-Orient n’ est pas chose aisée. En paralléle, atravers le mode de production du capitalisme
contemporain mondialisé s operent les mécanismes de reformulation et de démultiplication de ces
identités — et donc des reterritorialisations qui consignent lareligion a leur périphérie. Dans cet
espace redéfini, et dans une relation évidemment dialectique, |’ espace s en ressent, d’ autant plus
gue le jeu politique local ou national 'y exprime également (Avanza et Laferté, 2005, p. 148). De
fait, on retrouve des identités hybrides et flexibles, et surtout incompletes, de la modernité
« liquide » (Bauman 2000). N’ échappant pas au Mouvement postmoderne qui questionne la
stabilité des certitudes et des identités, tous, quelles que soient leurs confessions et croyances,
doivent

[...] continuously redefine their aims because if they aim for a particular goal, the likelihood is
that not only will the goal have moved by the time they get there but the path they needed to follow
to get there will have moved as well (Easthope, 2009, p. 32).

« Welcome to postnormal times » s’ exclame Sardar (Sardar 2010).

Comment dans ces conditions, accepter I'idée d'une identité orthodoxe — ou de toute autre
identité religieuse (Sen 2010) — parfaitement connue, temporellement stable et surtout
spatialement délimitée ? Accepter I’ existence d’ un lien direct entre religion et espace, puis produire
des cartes qui montrent la répartition d une confession particuliere, releve d' une forme de

-13/19-



fétichisme de |’ espace, voire de déterminisme (Racine et Walther, 2003, p. 194). De tels
paradigmes sont datés, car les roles et fonctions de la connai ssance géographique ont changé dans
le temps, tant dans leur relation, qu’ en réponse aux besoins et configurations de la société (Harvey
1984). Il faut surtout s'inquiéter que les analyses sur |’ espace du Proche-Orient soient encore
ancrées dans des protocol es et postulats désuets, faisant fi des avancées théoriques et conceptuelles
de la pensée géographique contemporaine.

Bibliographie

Ash Amin, « Regions Unbound : Towards a New Politics of Place » in Geografiska Annaler B, 86,
2004, pp. 33-44.

Arpoa, , Balamand, Université de Balamand,
2011 (consulté 18 mai 2011).

Marie-France Auzépy, « Les Isauriens et |’ espace sacré : I’ église et les reliques », in Michel Kaplan
(éd.), Leslsauriens et |’ espace sacré : I église et lesreliques, Paris, Sorbonne, 2001, pp. 13-24.

Martina Avanza et Gilles Laferté, « Dépasser la “construction des identités’ ? Identification, image
sociale, appartenance » in Genéses, n°61, 2005, pp. 134-152.

Alison L. Bain, « In/visible Geographies : Absence, Emergence, Presence, and the Fine Art of Identity
Construction » in Tijdschrift voor economische en sociale geografie, n°95, 2004, pp. 419-426.

Elie Barnavi, Les religions meurtriéres, Paris, Flammarion, 2006.

Patrick Baudry, La place des morts : enjeux et rites, Paris, Armand Colin, 1999.

Zygmunt Bauman, Identité, Paris, Herne, 2010.

Zygmunt Bauman, Liquid Modernity, Cambridge & Malden, Polity Press & Blackwell, 2000.
Raobert B. Betts, Christiansin the Arab East. A Palitical Study, Athens, Lycabettus Press, 1975.

Pierre Birot et Jean Dresch, La Méditerranée et le Moyen-Orient. Tome second. La Méditerranée
orientale et le Moyen-Orient. Les Balkans, I’ Asie mineure, le Moyen-Orient, Paris, Puf, 1956.

Joél Bonnemaison, Maud Lasseur et Christel Thibault, La géographie culturelle. Cours a I’ Université
Paris IV — Sorbonne. 1994-1997. Etabli par Maud Lasseur et Christel Thibault, Paris, Editions du
C.T.H.S,, 2004.

Emmanuel Bonne, Vie publique, patronage et clientéle. Rafic Hariri a Saida. Aix-en-Provence, Institut
de recherches et d’ Etudes sur le Monde Arabe et Musulman & Centre d’ Etudes et de Recherches sur le
Moyen-Orient Contemporain, 1995.

William Bunge, Theoretical Geography, Lund, The Royal University of Lund, Department of
Geography, C. W. K. Gleerup, 1973.

Sylvia Chiffoleau, « Pélerinages dans un village chrétien : Maaloula » in Baudouin Dupret, Zouhaire
Ghazzal, Y oussef Courbage et Mohamed al-Dbiyat, Pélerinages dans un village chrétien : Maaloula,
Arles, Actes Sud, 2007, pp. 399-404.

Sylvia Chiffoleau et Anna Madoauf (dir.), Les pélerinages au Maghreb et au Moyen-Orient. Espaces
publics, espaces du public, Beyrouth, 1fp, 2005.

-14/19-


http://www.balamand.edu.lb/ARPOA

Christine Chivallon, « L' espace, lerédl et I'imaginaire : a-t-on encore besoin de la géographie culturelle
?»in Annales de Géographie, n°660-661, 2008, pp. 67-89.

Olivier Christin, « L’ espace et le temps, enjeux de conflits entre les confessions », in Jacques-Olivier
Boudon et Frangoise Thelamon, L’ espace et le temps, enjeux de conflits entre les confessions, Mont-
Saint-Aignan, Publications des Universités de Rouen et du Havre, 2006, pp. 167-180.

Paul Claval (dir.), Epistémologie de la géographie, Paris, Armand Colin, 2007.

Y oussef Courbage et Philippe Fargues, Chrétiens et Juifs dans I’ slam arabe et turc, Paris, Fayard,
1992.

Y oussef Courbage, « Israél et Palestine : combien d’hommes demain ? » Population et Sociétés, n°362,
2000, pp. 1-4.

Michael F. Davie, « Cartographier les orthodoxes du Proche-Orient au tournant du 20e siecle :
méthodes et enjeux » in in Salim Daccache, Carla Eddé, Stephan Knost, Pierre Lory & Souad Slim
(dirs.), Cartographier les orthodoxes du Proche-Orient au tournant du XXe siécle : méthodes et enjeux,
Beyrouth, Université de Balamand, Université Saint-Joseph, Institut francais du Proche-Orient et
Orient-Institut Beirut, 2011 [sous presse].

Michael F. Davie, « Internet et les enjeux de la cartographie des religions au Liban » in Géographie et
cultures, n°68, 2008, pp. 81-98.

Michael F. Davie, « Cellule familiale versus appartenance sectaire. Le cadre alaouite |1 » in Outre-
Terre. Revue francaise de géopoalitique, n°14, 2006, pp. 97-104.

Michael F. Davie, « Communautés, quartiers et métiers a Beyrouth en 1923 » in Tempora, n°16-17,
2005-2006, pp. 315-3%4.

Xavier de Planhol, Minorités en Islam. Géographie politique et sociale, Paris, Flammarion, 1997.
Xavier de Planhol, Les fondements géographiques de I’ histoire deI'islam, Paris, Flammarion, 1968.

Etienne de Vaumas, « La répartition confessionnelle au Liban et I’ équilibre de I’ Etat libanais » in Revue
de géographie alpine, n°43, 1955, pp. 511-603.

Etienne de Vaumas, « La répartition de la population au Liban. Introduction ala géographie humaine de
la République libanaise » in Bulletin de la Société de Géographie d’ Egypte, n°26, 1953, pp. 5-76.

Bernard Debarbieux, « Prendre position : réflexions sur les ressources et les limites de la notion
d’identité en géographie » in Espace géographique, n°35, 2006, pp. 340-354.

Jean-Francois Deneux, Histoire de la pensée géographique, Paris, Belin, 2006.

Guy Di Méo, « L’identité : une médiation essentielle du rapport espace/société » in Géocarrefour,
Revue de Géographie de Lyon, vol. 77, n°2, 2002, pp. 175-184.

Daniel Dubuisson, L’ Occident et la religion. Mythes, science et idéologie, Bruxelles, Complexe, 1998.
Brigitte Dumortier, Atlas desreligions. Croyances, pratiques et territoires, Paris, Autrement, 2002.

Baudouin Dupret, Zouhaire Ghazzal, Y oussef Courbage et Mohamed al-Dbiyat (dir.), La Syrie au
présent. Reflets d’ une société, Arles, Actes Sud, 2007.

-15/19-



Hazel Easthope, « Fixed Identitiesin A Mobile World ? The Relationship Between Mobility, Place and
Identity » in Identities: Global Sudiesin Culture and Power, n°16, 2009, pp. 61-82.

Nicholas J. Entrikin, « Democratic Place-Making and Multiculturalism » in Geografiska Annaler B,
n°84, 2002, pp. 15-25.

James D. Fearon, Stanford, 1999 (consulté 18 mai 2011).
William B. Fish, « The Lebanon » in Geographical Review, n°34, 1944, pp. 235-258.

Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures ; Selected Essays, New Y ork, Basic Books, 1973.
Evelyne Grossman, « |dentité, identités » in Rue Descartes, n°66, 2009, pp. 2-5.

France Guérin-Pace, « Sentiment d’ appartenance et territoires identitaires » in Espace Géographique,
n°35, 2006, pp. 298-308.

Yves Guermond, « L’identité territoriale : I’ambiguité d un concept géographique » in Espace
géographique, n°35, 2006, pp. 291-297.

Mouine Haddad, Le Liban : milieu et population, Beyrouth, non publié, 1981.

David Harvey, « On the History and Present Condition of Geography : an Historical Materialist
Manifesto » in The Professional Geographer, n°36, 1984, pp. 1-11.

Edouard Herr, « Identités, religion et politique » in Projet, n°281, 2004, pp. 22-27.

Julian Holloway, « Enchanted spaces : the séance, affect, and geographies of religion » in Annals of the
Association of American Geographers, n°96, 2006, pp. 182-187.

Dominique logna-Prat, La Maison Dieu. Une histoire monumentale de I’ Eglise au Moyen Age (v. 800-v.
1200), Paris, Seuil, 2006.

Adrian Ivakhiv, « Towards a Geography of ‘Religion’ : Mapping the Distribution of an Unstable
Signifier » in Annals of the Association of American Geographers, n°96, 2006, pp. 169-175.

Michael Johnson, All Honourable Men: The Social Origins of War in Lebanon. London & New York, I.
B. Tauris, 2001.

Michael Johnson, Class & Client in Beirut. The Sunni Muslim Community and the Lebanese State,
1840-1985. London, Ithaca Press, 1986.

Gregory Kehaila, « Faiseurs de guerre, faiseurs de paix : de I’ usage politique des identités culturelles »
in Revue international e et stratégique, n°70, 2008, pp. 41-52.

Michel Lauwers, Naissance du cimetiére. Lieux sacrés et terre des morts dans I’ Occident médiéval,
Paris, Aubier, 2005.

Henri Lefebvre, La production de I’ espace, Paris, Anthropos, 1974.
Gérard Lenclud, « Identité et identités » in L’'Homme, n°187-188, 2008, pp. 447-462.

Norman Lewis, « Lebanon. The Mountain and the terraces » in Geographical Review, n°43, 1953,
pp. 1-14.

Jihad Makhoul, Lindsey Harrison, « Development perspectives: views from rural Lebanon » in

-16/19-


http://www.stanford.edu/~jfearon/papers/iden1v2.pdf

Development in Practice, n°5, 2002, pp. 613-624.

Michel Maffesoli, Le temps des tribus. Le déclin de I'individualisme dans les sociétés postmoder nes,
Paris, Table Ronde, 2000.

Pierre Maraval, Lieux saints et pelerinages d' Orient. Histoire et géographie des origines a la conquéte
arabe, Paris, Cerf, 1985.

Eduardo Mendieta, « Identity and liberation » in Peace Review, n°9, 1997, pp. 497-502.

Andrew Merrifield, « Place and Space: a Lefebvrian Reconciliation » in Transactions of the Institute of
British Geographers New Series, n°18, 1993, pp. 516-531.

Patrick Michel, « Espace ouvert, identités plurielles : les recompositions contemporaines du croire » in
Social Compass, n°53, 2006, pp. 227-241.

Alesia F. Montgommery, « Ghettos and Enclaves in the Cross-Place Realm : Mapping Socially
Bounded Spaces Across Cities » in International Journal of Urban and Regional Research, 2010,
pp. 1-17.

René Naba, Rafic Hariri. Un homme d’ affaires premier minister, Paris, Harmattan, 1999.
Michel Onfray, Traité d' athéologie. Physique de la métaphysique, Paris, Bernard Grasset, 2005.

Andrea Pacini (dir.), Christian Communities in the Arab World: the Challenge of the Future, Oxford &
New York, Clarendon Press & Oxford University Press, 1998.

Chris Park, « Religion and Geography », in John Hinnells, Religion and Geography, London,
Routledge, 2004, pp. 439-455.

Steve Pile, « Emotions and Affect in Recent Human Geography » in Transactions of the Institute of
British Geographers New Series, n°35, 2010, pp. 5-20.

Jean-Marc Pinet, St-Dié, 2002 (dernierement consulté le 18 mai 2011).

Xavier Piolle, , St-Dié, 2002
(derniérement consulté le 18 mai 2011).

Claude Prudhomme, « Occident » in Olivier Christin, Dictionnaire des concepts nomades en sciences
humaines, Paris, Métailié, 2010, pp. 343-361.

Jean-Bernard Racine et Olivier Walther, « Géographie et religions : une approche territoriale du
religieux et du sacré » in L’ Information géographique, n°67, 2003, pp. 193-221.

Virginie Raisson, , St-Dié, 2002 (derniérement
consulté le 18 mai 2011).

Edward W. Said, L' Orientalisme : I’ Orient créé par I’ Occident, Paris, Seuil, 1980.
Ziauddin Sardar, « Welcome to postnormal times » in Futures, n°42, 2010, pp. 435-444.
Amartya Sen, ldentité et violence : I’illusion du destin, Paris, Odile Jacob, 2010.

Deborah Thien, « After or Beyond Feeling? A Consideration of Affect and Emotion in Geography » in
Area, n°37, 2005, pp. 450-456.

-17/19-


http://archives-fig-st-die.cndp.fr/actes/actes_2002/pinet/article.htm
http://archives-fig-st-die.cndp.fr/actes/actes_2002/piolle/article.htm
http://archives-fig-st-die.cndp.fr/actes/actes_2002/raisson/article.htm

Nigel Thrift, « Intensities of Feeling : Towards a Spatial Palitics of Affect » in Geografiska Annaler B,
n°86, 2004, pp. 57-78.

Yi-Fu Tuan, « Space and Place : Humanistic Perspective » in Progress in Geography, n°6, 1974,
pp. 233-246.

Yi-Fu Tuan, « Place : An Experiential Perspective » in Geographical Review, n°65, 1975, pp. 151-165.

Yi-Fu Tuan, « Humanistic Geography » in Annals of the Association of American Geographers, n°66,
1976, pp. 266-276.

Thomas W. Vaente and Kayo Fujimoto, « Bridging : Locating Critical Connectorsin A Network » in
Social Networks, n°32, 2010, pp. 212-220.

John K. Wright, « Terrae Incognita : The Place of Imagination in Geography » in Annals of the
Association of American Geographers, n°37, 1947, pp. 1-15.

Saira Yamin, « Understanding Religious Identity and the Causes of Religious Violence » in Peace
Prints : South Asian Journal of Peacebuilding, n°1, 2008, pp. 1-21.

Terence Y oung, « Place Matters » in Annals of the Association of American Geographers, n°91, 2001,
pp. 681-682.

Note

La dénomination « grec-orthodoxe » est a consonance ecclésiale, et ne renvoie a aucune référence
ethnique : les fideles appartiennent a la population chrétienne autochtone arabe, et suivent le rite
byzantin. D’ origines diverses, cette population a été progressivement arabisée par le poids de |’ histoire ;
elle est sous la juridiction du Patriarcat grec-othodoxe d’ Antioche, dont le siége est a Damas (Syrie)
depuisle XIVéme siécle.

La Nakba (plus exactement Yawm al-Nakba ou « Jour de |la catastrophe ») est le nom donné par les
Palestiniens ala déclaration de lanaissance I’ Etat d’ Israél le 14 mai 1948 ; la conséquence principale de
cet acte a été leur éviction de leur pays.

Les autres patriarcats étant Constantinople, Alexandrie et Rome. Avec le schisme de 1054
consacrant la rupture de I’ Occident avec I’ Eglise originelle, le patriarche de Rome prend le titre de Pape
del’Eglise d’ Occident.

Dans cet article, « Proche-Orient » comprendra les Etats de Syrie, Liban, Palestine-lsraél, Jordanie,
Irak, et les différents Etats de la péninsule arabique. L’ Egypte, la Turquie et |’ [ran en seront exclus.

« Beyrouth-est, chrétienne » et « Beyrouth-ouest, musulmane » sont des clichés géographiques
heuristiques récurrents.

Elaboré par des orientalistes puis repris par les auteurs chrétiens libanais — principalement
maronites qui I'ont érigé au rang de mythe fondateur national — il postule que les hauteurs du Mont
Liban, réputées inaccessibles, servaient de refuge aux minorités locales de I’ Empire ottoman.

Rappelonsici gu'il y a 18 communautés reconnues au Liban : cing sont de confession musulmane
(sunnite, chiite, alaouite, druze et ismaélienne), douze sont chrétiennes (maronite, grecque-orthodoxe,
grecque-catholique, arménienne-orthodoxe (ou grégorienne), arménienne-catholique, syrienne-
orthodoxe, syrienne-catholique, assyrienne orthodoxe, assyrienne catholique (chaldéenne), copte, latine
et protestante (dont les anglicans, les [uthériens, sans oublier les Arméniens évangélistes)) ; enfin, la

-18/19-



communauté juive. Les autres communautés minoritaires présentes sont les bahais, les bouddhistes, les
hindous et d’ autres petits groupes protestants marginaux.

Avec « Occident », ce toponyme entre dans la catégorie des « concepts nomades » (Prudhomme,
2010).

En |’ absence de données officielles, les informations qui ont servi al’ éaboration delaFig. 1 ont été
recueillies lors d’ enquétes sur le terrain, ou gréce alabase de données d’ Arpoa (Arpoa, 2011).

Le bourg de Chebaa, dans I’Hermon libanais est a 1200m d’ altitude ; outre dans les villes, les
grandes concentrations de grecs-orthodoxes se trouvent surtout dans les plateaux et moyennes
montagnes situées entre 500 et 800m d’ altitude (le Metn, le Akkar, la Békaa du Sud et le Chouf
libanais ; en Syrie, les plateaux et collines des reliefs cétiers, le Hawran, les contreforts du Hermon et le
Qalamoun). En Palestine et en Jordanie, ils sont présents aussi bien dans les villes du littoral que dans
I’arriére-pays de collines (Galilée, région de Jérusalem, Monts de Ajloun...). Signalons la présence
d orthodoxes a Gaza, et des lieux de culte au niveau de laMer Morte &-400m.

L es grecs-orthodoxes sont présents dans toutes les grandes villes du Proche-Orient, mais également
dans des bourgs é oignés des centralités nationales.

Des grecs-orthodoxes résident a Tabaga (sur I’ Euphrate syrien) et au sud de la Jordanie entre
Amman et Maan ains que sur les franges de la steppe al’ est de Homs.

Cen'est pas le lieu ici de décrire la situation sociale et économique actuelle des Syriens. Apres
«|"interméde socilaiste » (Dupret et al., 2007) on peut observer une nouvelle bourgeoisie tres aisée qui
s affiche maintenant aux cétés de |’ ancienne bourgeoisie urbaine, profitant de I’ ouverture de I’ économie
syrienne a partir des années 1990 ; des grecs-orthodoxes, bien entendu, en font partie.

Articlemisen ligne le Monday 27 June 2011 &4 00:00 —

Pour faire référence a cet article :

Michael F. Davie,”Lieux, espaces, territoires et identités des grecs-orthodoxes du Proche-Orient.”,
EspacesTemps.net, Works, 27.06.2011

https://www.espacestemps.net/en/articles/li eux-espaces-territoires-et-i dentites-des-grecs-orthodoxes-du-
proche-orient/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-19/19-



	Espacestemps.net
	Lieux, espaces, territoires et identités des grecs-orthodoxes du Proche-Orient.


