Par Bénédicte de Villers. Le 23 April 2012

= Entreprise de fondation, cet ouvrage d’ Albert Piette |’ est assurément. S'y profile la tentative de

répartir, de fagon inédite, les taches entre chercheurs en sciences sociales et humaines. Qui,
parmi les sociologues, anthropologues ou ethnologues, fait quoi et comment ? Répondre a cette
guestion suppose d’ avoir répondu a cette autre : quels sont les territoires ou domaines d’ objets
propres a chacune des disciplines évoquées ? A suivre Piette, I'imprécision est de mise a |’ heure
actuelle : si on ne confond pas ces recherches, en tout cas il est fréquent de montrer que leurs
territoires nécessitent des chevauchements méthodologiques et disciplinaires. Pour pertinents que
soient ces chevauchements, Piette plaide pour une distinction préalable des taches des chercheurs,
au nom d’une réticulation tout aussi précise des domaines d’ objets. Ainsi, d’ entrée, il appert que
I”ambition de I'auteur est de fonder la spécificité de |’ anthropologie dans une ontologie. En ce
sens, cet ouvrage vient combler un mangue gu’ avait noté Augustin Berque dans le compte rendu
(2010) qu'il a proposé d'un des derniers ouvrages de Piette : Anthropologie existentiale (2009).
Car s cetitre récent renvoyait de facto a I’ entreprise que Heidegger a menée dans Sein und Zeit,
Piette n’arrimait pas pour autant son propos a une ontologie, comme I’ avait remarqué Berque. Or,
« il n'y aura jamais de pédagogie du mode mineur si I’on en reste au cadre ontologique de la
modernité », soulignait Berque ; « c’est bien une révolution de I' étre qui s'impose, et pas
seulement une nouvelle déclinaison de I’ anthropologie » (Berque, 2010). Cette fois-ci, dans les
Fondements a une anthropologie des hommes, Piette s attéle a ancrer I’ anthropologie dans une
ontologie, en commencant par distinguer entre elles les sciences de I’ homme.

Concretement, sociologie et ethnologie étudient les hommes en tant que ceux-ci s inserent dans
une collectivité sociale ou culturelle. Piette, quant a lui, entend positionner I’ anthropologie dans
son autonomie et |ui attribuer une méthode de travail distincte de I’ « enquéte ethnographique » et
de I’ « observation participante » généralement mises en ceuvre. L’ objet de I’ anthropologie, pour
Piette, ce sont donc d’ abord « des hommes », ¢’ est-a-dire des individus — et non les collectifs, les
relations, les groupes, les sociétés ou les cultures. Ce sont aussi des « existants », sans présager
d’emblée de ce qui existe vraiment, ¢ est-a-dire sans affirmer que I’ existence équivaut a ce qui est
|4, présent ou a portée de main. En effet, |’ existant peut aussi bien étre la divinité, telle que se
lai sse appréhender dans les gestes, paroles et actions d’un individu qui S’y rapporte, que |’ animal
domestique, ou encore I’ homme présent dans |’ écoulement continu du temps et dans le flux plus ou
moins épais des circonstances qu'’il traverse.

-1/6-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/

Un anthropologue a I’écoute de la présence
individuelle.

Y a-t-il une méthode propre a cette anthropologie résolument empirique ? Oui. Une méthode
phénomeénographique ou ontographique, qui « consisterait a se dégager de la focale socio-
culturelle, pour observer cesindividus, un par un, dans leur continuité d’ existence » (p. 9). Aimant
créer des concepts qui permettent d’ étre au plus prés de ce qu'il s agit de décrire, Piette invente la
méthode « ontophénoménographique » : terme qui lui permet de souligner d’abord I’ intérét pour
les existants pris dans leur individualité irréductible, ensuite |I’exigence méthodologique
d'observations et de descriptions minutieuses de ces existants tels qu’ils se manifestent.

Ce vocabulaire, pour qui manie la philosophie phénoménologique, n’a rien de surprenant : d’ un
coteé, Albert Piette s appuie sur I’ ontologie phénoménol ogique de Heidegger développée dans Sein
und Zeit, ou Heidegger proposait d'interroger « I’ étre en général » a partir de I’ étude de « I’ étre
singulier » que nous sommes. C’est |a que Heidegger met tout en oauvre pour développer une
conception de I’ étre qui ne se réduise pas al’ étre effectivement |3, a portée de lamain. D’ailleurs,
dans un mouvement proche de celui de Heidegger dans Sein und Zeit, Piette commence par
montrer ce que I’ anthropologie N’ est pas (cf. p. 11), asavoir une sociologie et une ethnographie —
ce qu'il développe dans la premiére partie de son ouvrage —, avant de mettre en lumiére ce qu'elle
peut étre positivement. La référence ala phénomeénol ogie de Husserl apparait implicitement dans la
deuxiéme partie du livre, ou il s'agit d' en revenir « aux choses elless-mémes », ¢’ est-a-dire aux
individus eux-mémes, tels qu’ils se donnent a voir, chacun, a celui qui les observe avec méthode.
L’ ouvrage s achéve sur |’ ancrage de I’ anthropol ogie dans une ontologie, clarifié dans la troisiéme
et derniere partie du livre, ou Piette définit « |’ anthropologie comme ontologie existentiale », ¢’ est-
a-dire comme « la science des individus humains et non humains » (p. 12).

Selon I’ auteur des Fondements..., I histoire des idées sociol ogiques, toutes orientations théoriques
confondues, peut se lire comme une fagon de construire un « objet sociologique en tant que
partagé et typique » (p. 15, nos italiques). L’ objet typique est le « bon objet », parce qu'il se laisse
penser gréce a son essentialité, grace a une signification au-dela de la diversité phénomeénale. Cela
est vrai chez Weber, chez Durkheim, ou méme chez Schiitz. Et chez Durkheim encore, |e bon objet
sociologique est aussi collectivement partagé, au sens ou regnerait chez lui « un paradigme de
I”hypnose » (p. 21) en vertu duquel les faits sociaux s'imposent a l’individu par « une puissance
impérative et coercitive ». Dans ce contexte épistémologique, Piette soutient que les « hommes
avec leur existence singuliére et leur présence particuliére en situation » (p. 39) passent alatrappe.
L es ethnographes réussiraient-ils mieux a se rapprocher des hommes, tous singuliers, grace a une
méthode qui nécessite de partager la situation de vie des acteurs sur leur terrain ? On pourrait le
croire. Toutefois, Piette met en évidence la « thérapie fonctionnaliste » (p. 43) qui, chez
Malinowski, permet la résolution du conflit entre données humaines et logique socioculturelle,
mais qui, a nouveau, €loigne de I'individu pris dans sa singularité. Piette admet qu’ une place est
réservée, par Malinowski ou par Goffman, aux détails, aux « petites choses » concrétes, al’anodin,
aux choses banales. Chez le premier, une opération de triage s opére parmi les détails : sont dignes
d’intérét les détails qui peuvent étre intégrés dans la description d’ une norme : non pas sans doute
d’une norme sociale prescrite, mais d’ une norme comportementale partagée par |’ ensemble des
membres d’ un groupe. Quant a Goffman, il avoulu se ménager un acces a « de nouveaux détails »
(p. 66) : ceux par exemple qui attestent la « distance au réle », comme des glissements d’ attention
pendant une conversation, ou autres « infractions |égéres » qui appartiennent & un individu dans
une situation donnée. Mais, souligne Piette, ces détails d’ un genre nouveau vont étre récupérés par

-2/6-



la « mainmise interactionniste » (p. 67). Ainsi, quoique Goffman s'intéresse a des gestes
d’impertinence, a des signes de distraction, in fine, il s'intéresse surtout a « la gestion de [cette]
impertinence » (p. 70) et donc a la réintégration des détails dans des enjeux de pertinence, de
rationalité et de stratégie — des activités fortes, accaparantes qui, on le verra, nous éloignerait de la
présence humaine telle qu’elle se manifeste au quotidien. L’ ethnométhodologie n’ échappe
d’ailleurs pas non plus, dans une conception « activiste de I’ attitude naturelle » dit Piette, a « un
filtrage des détails au nom de leur pertinence a produire, ordonner, créer, maitriser I’ ordre social »

(p. 83).

De méme que Heidegger a pu faire le constat alafin des années 1920 d'un « oubli de I’ étre » dans
la philosophie occidentale et dans les sciences, au profit d’une conception de I’ étant, compris
comme donné, présent a portée de main, pensable, calculable et maitrisable ; de méme, pourrait-on
dire, Piette ferait le constat d’un « oubli » de la présence individuelle dans les sciences sociales.
Cet oubli implique le recouvrement systématique de la présence humaine mineure, minimale. Selon
I”auteur, il appartient en effet spécifiqguement a |’ é&re humain que nous sommes d’ entrer en action
ou d’étre en relation avec d’ autres et au monde, sur fond de minimalité. Ainsi, alors méme qu’ un
individu agit, réfléchit, évalue, interagit, participe a un meeting, etc., il est aussi, en méme temps et
irréductiblement, sur le mode du « pas vraiment » — quoique les proportions d’ absence, de
distraction, d’habitude soient variables selon les situations. Ainsi, I’étre humain est 1, présent,
mais jamais complétement. |l a une capacité ay étre, tout en y étant pas. Pas de présence sans
gu’elle ne soit auréolée d absence. Cette forclusion systématique du mode mineur inhérent a
I’ existence humaine, comme I’ a remarqué Berque, est somme toute un geste moderne s'il en est :
moderne serait cette tendance a ne concevoir I’ existence que sur le mode majeur et I’ attitude
coutumiére de I’homme, que sur le mode actif. A force de faire I’impasse sur la capacité humaine a
«y étre sansy étre totalement », le risque serait des lors de réduire |’ existence a quel que chose de
mécanique ou de fonctionnel.

Or, montre Piette dans plusieurs de ses ouvrages!, la présence humaine est toujours amortie, a des
degrés divers, par ce qu'il anomme la « reposité » (p. 122), ¢’ est-a-dire I’ économie cognitive, la
docilité, lafluidité et la distraction. Ici, selon nous, réside la force de la thése de Piette : c’est la
présence humaine comme « mille feuilles » qui est I'’objet a investiguer, plus que I’ action
proprement dite qui, elle, a dga été traitée par la sociologie classique. Dans une entreprise qui reste
phénomeénologique a notre sens, quoique en dise Piette, I’ objectif est bien de décrire I’ ére-au-
monde de |I” homme, en se ménageant des acces a des strates ou a des couches peu visibles, mais qui
N’ en sont pas moins congtitutives. Aingi, s’ intéresse-t-il a « I’ évidence naturelle », ¢’ est-a-dire a cet
étre-au-monde sur e mode du familier, du tranquille, du non-problématique”. Il investigue les
modalités de donation du temps al’individu, qui lui permettent d’ enchainer |es situations avec plus
ou moins de souplesse selon les cas. Piette écrit aussi de trés belles pages sur la fagon dont un
homme est en décalage avec lui-méme (cf. p. 128) vu I’intrusion de pensées « autres », non
pertinentes, sans importance, lors méme qu’il réalise une action alaquelle il doit s appliquer (cf.
pp. 118-122).

Mais quelle est donc la méthode pour atteindre ces éléments de I’ existence ? C’est sur cette
guestion que nous voudrions insister quelque peu. La, sans doute, est le lieu de notre hésitation.
Nous avons évoqué la démarche « ontophénographique » de Piette : celui-ci propose de suivre un
individu alafois, dans le déroulement quotidien de son existence, et de décrire celle-ci de lafagon
la plus dense possible. Pour e chercheur, nous promet Piette, il n’est pas nécessaire de s'intégrer
dans des interactions. Il convient plut6t de focaliser I’ attention sur la présence de I’individu et rien
gue sur elle ; démarche peu aisée, insiste-t-il, tant I’ ethnographe est habitué a s'intéresser aux

-3/6-



données « les plus exotiques possible » (p. 87). En somme, I’ ontophénoménographe fait un effort
pour se détourner du mode majeur de I’ existence, pour regarder les strates constitutives du mode
mineur. Mais comment le fait-il ? Nous avons recensé plusieurs éléments cités : || se met a coté
d’'unindividu alafois (p. 93), il I’observe et le suit pendant une ou plusieurs journées (p. 110). Il
observe le corps qui bouge, puisque la s origine toute action (cf. pp. 88-89). Il le regarde de preés, il
suit minutieusement et rigoureusement (pp. 96-97). Il use aussi de tous les moyens techniques qui
permettent a |’ observateur de voir ce qui a pu lui échapper dans I’ expérience vivante, grace a des
photos, des films, etc. (p. 101). Le chercheur revient aussi & ses notes, sans cesse, s intéresse a tous
ces détails insignifiants qui peuvent facilement valser « dans la poubelle du chercheur » (p. 84).
Comme le mentionne Piette lui-méme, il procede ainsi a une véritable « filature quotidienne » (p.
105). En somme, un travail de traque ou de détective.

Un peu plus loin dans I’ ouvrage, un paragraphe est consacré a la question de la méthode : « balises
pour observer la présence » (pp. 109 et suivantes). Or, curieusement, il nous semble y trouver
plutdt des ééments de résultats de recherche que des éléments pour y parvenir, ¢’ est-a-dire qui
donneraient des indices sur la ou les maniéres dont |’ observateur procéde, dont il est lui-méme
présent dans |’ observation. En somme, |’ observateur dont Piette nous parle est un observateur
éminemment actif : il trague, sans reléche. Et Piette d’ évoquer méme un « affrontement » entre le
chercheur et I existant observeé (p. 158). La question que nous voudrions soulever est donc celle-ci
: N’y aurait-il pas, dans ces conditions, un risque de voir ressurgir le cadre ontol ogique moderne et
majeur, constitué du face a face d’un sujet actif et dominateur, et d’un objet passif ? La ou notre
auteur veut accéder a cette familiarité préalable de I’ individu et de son monde, des avant tout face &
face d’un sujet pensant et d’un monde étendu, il nous semble que I’ observateur tel qu’il est décrit
dans les Fondements, pourtant, est décrit sur un mode que nous nous risquerions, bien
audacieusement sans doute, a qualifier d’ « hyperactif ».

De la traque a la tranquillite.

Or ce cadre ontologique moderne, qui hous semble encore perdurer dans les traits de la situation
d’ observation, ne bouche-t-il pas la perspective d’ une irréductible intrication, implication de sujets
incarnés et sensibles, passifs autant gu’actifs, au sein d’un monde qu’ils découvrent et
s approprient de différentes facons, plus ou moins actives, plus ou moins représentatives ? Ainsi,
aurions-nous souhaité recevoir plus d'indications sur la fagcon dont I’ observateur peut accéder au
mode mineur qui le constitue lui-méme. Quelles sont donc les modalités de donation du mineur a
I” observateur ? Dans quel mode de présence et d’ attention celui-ci doit-il se trouver pour se
meénager un acces au flottant, al’insu, a la distraction d’ autrui ? Peut-il seulement le faire, s'il n'a
pas d’ abord élucide les fagons dont il peut y accéder en lui-méme ? Autrement demandé encore :
gu’ advient-il des émotions et affects de I’ observateur par rapport a I’ observé ? Quel sens peut-on
par exemple donner al’ agacement, al’irritation, alalassitude de celui observe ? Ou au contraire, a
sa sympathie, a son désir d'y étre, tant sa curiosité est forte ?

Piette fait bien référence a « I autographie » comme fagon pour le chercheur d' accéder aux couches
enfuies en soi, comme maniére d’ accéder aux modes de présence en soi, comme fagon de voir
I’ enchainement et |e chevauchement de détails chez celui qui observe. 11 mentionne également qu'il
n'y a pas d’ accés transparent & autrui, encore moins a ses « états mentaux » : la vie en commun,
écrit-il, suppose « I’ acceptation de I’indécidabilité de ce que pense I’ autre » (p. 132). Ceci aurait pu
conduire I’ auteur a approfondir la question de savoir si (ou comment) un observateur en mode
majeur peut accéder au mode mineur de I'individu observé ; ou bien si observateur et observé

-4/6-



doivent partager un des modes du repos qu’il a magnifiguement conceptualisé, pour que
I’ observateur puisse thématiser les différentes modalités amorties d' étre au monde. C’est ainsi 1a
guestion de la donation du mineur a |’ observateur, dans |I’enchainement de ses instants
d’ observation, que nous aurions aimeé voir davantage approfondi dans cet ouvrage consacré aux
fondements d’ une anthropol ogie authentiquement empirique.

A notre sens, Piette trouverait de nombreuses pistes méthodol ogiques dans la phénoménologie
transcendantale de Husserl. Mais Piette ne peut adhérer a ce projet. La phénoménologie, selon lui,
« manque d’ appuis méthodologiques » (p. 92). Elle aurait aussi 1a facheuse tendance a quitter le
concret pour s élever vers des « formes pures » de I’ expérience (mais la « reposité », la « docilité
», la « fluidité », etc. ne sont-elles pas aussi des formes pures ?). Enfin, des résidus de « mode
majeur » feraient obstacle : ainsi d’ une conscience trop active et constituante : « le ‘moi’ y est posé
aussi comme trop activement ‘donateur’, trop vite intersubjectif, relationnel et interactif » (p. 93).
Notre objectif ici n’est pas de défendre I’ entreprise phénoménol ogique comme telle. Quoiqu’il
serait possible de montrer, par exemple, comment celle-ci investigue méthodologiquement la
passivité d’ une conscience, ou comment le theme de la « constitution » du sens par une conscience
est autant une question de restitution que de création de sens3. || nous semble indéniable qu’il y a
un enjeu majeur en anthropologie, a investiguer le mode mineur d’exister. Mais sans doute que
nous ne voyons pas d autre fagon de procéder a une description minutieuse des modalités mineures
d’ étre au monde, qu’ en passant par une description tout aussi minutieuse de la conscience de celui
qui percoit ces modalités. Investiguer I’ évidence naturelle gréce a lagquelle un individu peut vivre
sur le mode du repos, de familiarité et de la tranquillité, comporte ainsi au moins deux difficultés:
la premiére, Piette |I’a admirablement mise en lumiére : cette évidence naturelle se donne a voir
sous le masque du négligeable et du banal. Un effort est donc a fournir pour y accéder. La
deuxiéme difficulté réside dans le fait que le chercheur [ui-méme est pris par ce gqu’ on peut appeler
«I"inclinaison naturelle du vivre » qui le pousse a concevoir de fagon non problématique son étre
parmi d autres étres. C' est ce qui nous pousse, de notre cote, ainsister sur la méthode de réduction
qui prend différents visages : celui d’une conversion réflexive (que nous aurions aimé voir plus
approfondie dans les Fondements) a la faveur de laquelle un chercheur peut faire retour sur la
maniere dont il s’y prend pour percevoir des objets ; celui d’une époche de I’ attitude naturelle
comme mise entre parentheses du vivre, de |'agir et du penser ; celui d’ une suspension de
I’ existence du monde afin de se ménager |la possibilité de ne plus étre capté par le cours des
événements ; celui enfin d’une variation eidétique gréce alaquelle un existant peut se donner a
voir autrement que comme un « fait empiriquement constatable » (sense data), mais aussi comme
une potentialité non encore actualisée, comme une forme en train de s’ actualiser suffisamment
pour étre. Exprimant cela, nous trouvons I’ occasion d'insister, pour conclure, sur |'intérét que
revét, pour de nombreux chercheurs, le projet d une ontologie des existants, humains et non-
humains, et d' une description de leurs modalités d’ étre.

Albert Piette, Fondements a une anthropologie des hommes, Paris, Hermann, 2011.

Bibliographie
Augustin Bergue, « », in EspacesTemps.net, lundi 20 septembre 2010.
Wolfgang Blankenburg, La perte de I’ évidence naturelle, Paris, Pur, 1991.

Robert Brisart, Raphaél Célis (éds), L’ évidence du monde. Méthode et empirie de la phénoménologie,

-5/6-


http://espacestemps.net/document8278.html

Bruxelles, Publication des Facultés universitaires Saint-Louis, 1994.
Martin Heidegger, Sein und Zeit, TUbingen, Niemeyer, 1927.

Albert Piette, Ethnographie de I’ action. L’ observation des détails, Paris, Métaillé, 1996.

, Anthropologie existentiale, Paris, Pétra, 2009.

Bénédicte de Villers, Husserl, Leroi-Gourhan et 1a préhistoire, Paris, Petra, 2010.

Note

Citons Ethnographie de I’ action. L’ observation des détails (1996) et L’ anthropologie existentiale
(2009).

Sur la question de I’ évidence naturelle, on se reportera au bel ouvrage du psychiatre allemand
Wolfgang Blankenburg (1991), ainsi qu’al’ ouvrage collectif de Robert Brisart et Raphaél Célis (1994).

Qu’ on nous permetteici de citer notre ouvrage : Husserl, Leroi-Gourhan et la préhistoire (2010).

Article misen ligne le Monday 23 April 2012 a00:00 —

Pour faire référence a cet article :

Bénédicte de Villers,” A larecherche de I'individu : de lafilature & la tranquillité.”, EspacesTemps.net,
Publications, 23.04.2012

https://www.espacestemps.net/en/articles/l a-recherche-de-lindividu/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-6/6-


https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/#bodyftn3

	Espacestemps.net
	À la recherche de l’individu : de la filature à la tranquillité.


