
- 1 / 6 -

À la recherche de l’individu : de la
filature à la tranquillité.
Par Bénédicte de Villers. Le 23 April 2012

Entreprise de fondation, cet ouvrage d’Albert Piette l’est assurément. S’y profile la tentative de
répartir, de façon inédite, les tâches entre chercheurs en sciences sociales et humaines. Qui,

parmi les sociologues, anthropologues ou ethnologues, fait quoi et comment ? Répondre à cette
question suppose d’avoir répondu à cette autre : quels sont les territoires ou domaines d’objets
propres à chacune des disciplines évoquées ? À suivre Piette, l’imprécision est de mise à l’heure
actuelle : si on ne confond pas ces recherches, en tout cas il est fréquent de montrer que leurs
territoires nécessitent des chevauchements méthodologiques et disciplinaires. Pour pertinents que
soient ces chevauchements, Piette plaide pour une distinction préalable des tâches des chercheurs,
au nom d’une réticulation tout aussi précise des domaines d’objets. Ainsi, d’entrée, il appert que
l’ambition de l’auteur est de fonder la spécificité de l’anthropologie dans une ontologie. En ce
sens, cet ouvrage vient combler un manque qu’avait noté Augustin Berque dans le compte rendu
(2010) qu’il a proposé d’un des derniers ouvrages de Piette : Anthropologie existentiale (2009).
Car si ce titre récent renvoyait de facto à l’entreprise que Heidegger a menée dans Sein und Zeit,
Piette n’arrimait pas pour autant son propos à une ontologie, comme l’avait remarqué Berque. Or,
« il n’y aura jamais de pédagogie du mode mineur si l’on en reste au cadre ontologique de la
modernité », soulignait Berque ; « c’est bien une révolution de l’être qui s’impose, et pas
seulement une nouvelle déclinaison de l’anthropologie » (Berque, 2010). Cette fois-ci, dans les
Fondements à une anthropologie des hommes, Piette s’attèle à ancrer l’anthropologie dans une
ontologie, en commençant par distinguer entre elles les sciences de l’homme.

Concrètement, sociologie et ethnologie étudient les hommes en tant que ceux-ci s’insèrent dans
une collectivité sociale ou culturelle. Piette, quant à lui, entend positionner l’anthropologie dans
son autonomie et lui attribuer une méthode de travail distincte de l’« enquête ethnographique » et
de l’« observation participante » généralement mises en œuvre. L’objet de l’anthropologie, pour
Piette, ce sont donc d’abord « des hommes », c’est-à-dire des individus — et non les collectifs, les
relations, les groupes, les sociétés ou les cultures. Ce sont aussi des « existants », sans présager
d’emblée de ce qui existe vraiment, c’est-à-dire sans affirmer que l’existence équivaut à ce qui est
là, présent ou à portée de main. En effet, l’existant peut aussi bien être la divinité, telle que se
laisse appréhender dans les gestes, paroles et actions d’un individu qui s’y rapporte, que l’animal
domestique, ou encore l’homme présent dans l’écoulement continu du temps et dans le flux plus ou
moins épais des circonstances qu’il traverse.

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/


- 2 / 6 -

Un anthropologue à l’écoute de la présence
individuelle.

Y a-t-il une méthode propre à cette anthropologie résolument empirique ? Oui. Une méthode
phénoménographique ou ontographique, qui « consisterait à se dégager de la focale socio-
culturelle, pour observer ces individus, un par un, dans leur continuité d’existence » (p. 9). Aimant
créer des concepts qui permettent d’être au plus près de ce qu’il s’agit de décrire, Piette invente la
méthode « ontophénoménographique » : terme qui lui permet de souligner d’abord l’intérêt pour
les existants pris dans leur individualité irréductible, ensuite l’exigence méthodologique
d’observations et de descriptions minutieuses de ces existants tels qu’ils se manifestent.

Ce vocabulaire, pour qui manie la philosophie phénoménologique, n’a rien de surprenant : d’un
côté, Albert Piette s’appuie sur l’ontologie phénoménologique de Heidegger développée dans Sein
und Zeit, où Heidegger proposait d’interroger « l’être en général » à partir de l’étude de « l’être
singulier » que nous sommes. C’est là que Heidegger met tout en œuvre pour développer une
conception de l’être qui ne se réduise pas à l’être effectivement là, à portée de la main. D’ailleurs,
dans un mouvement proche de celui de Heidegger dans Sein und Zeit, Piette commence par
montrer ce que l’anthropologie n’est pas (cf. p. 11), à savoir une sociologie et une ethnographie —
ce qu’il développe dans la première partie de son ouvrage —, avant de mettre en lumière ce qu’elle
peut être positivement. La référence à la phénoménologie de Husserl apparaît implicitement dans la
deuxième partie du livre, où il s’agit d’en revenir « aux choses elles-mêmes », c’est-à-dire aux
individus eux-mêmes, tels qu’ils se donnent à voir, chacun, à celui qui les observe avec méthode.
L’ouvrage s’achève sur l’ancrage de l’anthropologie dans une ontologie, clarifié dans la troisième
et dernière partie du livre, où Piette définit « l’anthropologie comme ontologie existentiale », c’est-
à-dire comme « la science des individus humains et non humains » (p. 12).

Selon l’auteur des Fondements…, l’histoire des idées sociologiques, toutes orientations théoriques
confondues, peut se lire comme une façon de construire un « objet sociologique en tant que
partagé et typique » (p. 15, nos italiques). L’objet typique est le « bon objet », parce qu’il se laisse
penser grâce à son essentialité, grâce à une signification au-delà de la diversité phénoménale. Cela
est vrai chez Weber, chez Durkheim, ou même chez Schütz. Et chez Durkheim encore, le bon objet
sociologique est aussi collectivement partagé, au sens où règnerait chez lui « un paradigme de
l’hypnose » (p. 21) en vertu duquel les faits sociaux s’imposent à l’individu par « une puissance
impérative et coercitive ». Dans ce contexte épistémologique, Piette soutient que les « hommes
avec leur existence singulière et leur présence particulière en situation » (p. 39) passent à la trappe.
Les ethnographes réussiraient-ils mieux à se rapprocher des hommes, tous singuliers, grâce à une
méthode qui nécessite de partager la situation de vie des acteurs sur leur terrain ? On pourrait le
croire. Toutefois, Piette met en évidence la « thérapie fonctionnaliste » (p. 43) qui, chez
Malinowski, permet la résolution du conflit entre données humaines et logique socioculturelle,
mais qui, à nouveau, éloigne de l’individu pris dans sa singularité. Piette admet qu’une place est
réservée, par Malinowski ou par Goffman, aux détails, aux « petites choses » concrètes, à l’anodin,
aux choses banales. Chez le premier, une opération de triage s’opère parmi les détails : sont dignes
d’intérêt les détails qui peuvent être intégrés dans la description d’une norme : non pas sans doute
d’une norme sociale prescrite, mais d’une norme comportementale partagée par l’ensemble des
membres d’un groupe. Quant à Goffman, il a voulu se ménager un accès à « de nouveaux détails »
(p. 66) : ceux par exemple qui attestent la « distance au rôle », comme des glissements d’attention
pendant une conversation, ou autres « infractions légères » qui appartiennent à un individu dans
une situation donnée. Mais, souligne Piette, ces détails d’un genre nouveau vont être récupérés par



- 3 / 6 -

la « mainmise interactionniste » (p. 67). Ainsi, quoique Goffman s’intéresse à des gestes
d’impertinence, à des signes de distraction, in fine, il s’intéresse surtout à « la gestion de [cette]
impertinence » (p. 70) et donc à la réintégration des détails dans des enjeux de pertinence, de
rationalité et de stratégie — des activités fortes, accaparantes qui, on le verra, nous éloignerait de la
présence humaine telle qu’elle se manifeste au quotidien. L’ethnométhodologie n’échappe
d’ailleurs pas non plus, dans une conception « activiste de l’attitude naturelle » dit Piette, à « un
filtrage des détails au nom de leur pertinence à produire, ordonner, créer, maîtriser l’ordre social »
(p. 83).

De même que Heidegger a pu faire le constat à la fin des années 1920 d’un « oubli de l’être » dans
la philosophie occidentale et dans les sciences, au profit d’une conception de l’étant, compris
comme donné, présent à portée de main, pensable, calculable et maîtrisable ; de même, pourrait-on
dire, Piette ferait le constat d’un « oubli » de la présence individuelle dans les sciences sociales.
Cet oubli implique le recouvrement systématique de la présence humaine mineure, minimale. Selon
l’auteur, il appartient en effet spécifiquement à l’être humain que nous sommes d’entrer en action
ou d’être en relation avec d’autres et au monde, sur fond de minimalité. Ainsi, alors même qu’un
individu agit, réfléchit, évalue, interagit, participe à un meeting, etc., il est aussi, en même temps et
irréductiblement, sur le mode du « pas vraiment » — quoique les proportions d’absence, de
distraction, d’habitude soient variables selon les situations. Ainsi, l’être humain est là, présent,
mais jamais complètement. Il a une capacité à y être, tout en y étant pas. Pas de présence sans
qu’elle ne soit auréolée d’absence. Cette forclusion systématique du mode mineur inhérent à
l’existence humaine, comme l’a remarqué Berque, est somme toute un geste moderne s’il en est :
moderne serait cette tendance à ne concevoir l’existence que sur le mode majeur et l’attitude
coutumière de l’homme, que sur le mode actif. À force de faire l’impasse sur la capacité humaine à
« y être sans y être totalement », le risque serait dès lors de réduire l’existence à quelque chose de
mécanique ou de fonctionnel.

Or, montre Piette dans plusieurs de ses ouvrages1, la présence humaine est toujours amortie, à des
degrés divers, par ce qu’il a nommé la « reposité » (p. 122), c’est-à-dire l’économie cognitive, la
docilité, la fluidité et la distraction. Ici, selon nous, réside la force de la thèse de Piette : c’est la
présence humaine comme « mille feuilles » qui est l’objet à investiguer, plus que l’action
proprement dite qui, elle, a déjà été traitée par la sociologie classique. Dans une entreprise qui reste
phénoménologique à notre sens, quoique en dise Piette, l’objectif est bien de décrire l’être-au-
monde de l’homme, en se ménageant des accès à des strates ou à des couches peu visibles, mais qui
n’en sont pas moins constitutives. Ainsi, s’intéresse-t-il à « l’évidence naturelle », c’est-à-dire à cet
être-au-monde sur le mode du familier, du tranquille, du non-problématique2. Il investigue les
modalités de donation du temps à l’individu, qui lui permettent d’enchaîner les situations avec plus
ou moins de souplesse selon les cas. Piette écrit aussi de très belles pages sur la façon dont un
homme est en décalage avec lui-même (cf. p. 128) vu l’intrusion de pensées « autres », non
pertinentes, sans importance, lors même qu’il réalise une action à laquelle il doit s’appliquer (cf.
pp. 118-122).

Mais quelle est donc la méthode pour atteindre ces éléments de l’existence ? C’est sur cette
question que nous voudrions insister quelque peu. Là, sans doute, est le lieu de notre hésitation.
Nous avons évoqué la démarche « ontophénographique » de Piette : celui-ci propose de suivre un
individu à la fois, dans le déroulement quotidien de son existence, et de décrire celle-ci de la façon
la plus dense possible. Pour le chercheur, nous promet Piette, il n’est pas nécessaire de s’intégrer
dans des interactions. Il convient plutôt de focaliser l’attention sur la présence de l’individu et rien
que sur elle ; démarche peu aisée, insiste-t-il, tant l’ethnographe est habitué à s’intéresser aux



- 4 / 6 -

données « les plus exotiques possible » (p. 87). En somme, l’ontophénoménographe fait un effort
pour se détourner du mode majeur de l’existence, pour regarder les strates constitutives du mode
mineur. Mais comment le fait-il ? Nous avons recensé plusieurs éléments cités : Il se met à côté
d’un individu à la fois (p. 93), il l’observe et le suit pendant une ou plusieurs journées (p. 110). Il
observe le corps qui bouge, puisque là s’origine toute action (cf. pp. 88-89). Il le regarde de près, il
suit minutieusement et rigoureusement (pp. 96-97). Il use aussi de tous les moyens techniques qui
permettent à l’observateur de voir ce qui a pu lui échapper dans l’expérience vivante, grâce à des
photos, des films, etc. (p. 101). Le chercheur revient aussi à ses notes, sans cesse, s’intéresse à tous
ces détails insignifiants qui peuvent facilement valser « dans la poubelle du chercheur » (p. 84).
Comme le mentionne Piette lui-même, il procède ainsi à une véritable « filature quotidienne » (p.
105). En somme, un travail de traque ou de détective.

Un peu plus loin dans l’ouvrage, un paragraphe est consacré à la question de la méthode : « balises
pour observer la présence » (pp. 109 et suivantes). Or, curieusement, il nous semble y trouver
plutôt des éléments de résultats de recherche que des éléments pour y parvenir, c’est-à-dire qui
donneraient des indices sur la ou les manières dont l’observateur procède, dont il est lui-même
présent dans l’observation. En somme, l’observateur dont Piette nous parle est un observateur
éminemment actif : il traque, sans relâche. Et Piette d’évoquer même un « affrontement » entre le
chercheur et l’existant observé (p. 158). La question que nous voudrions soulever est donc celle-ci
: n’y aurait-il pas, dans ces conditions, un risque de voir ressurgir le cadre ontologique moderne et
majeur, constitué du face à face d’un sujet actif et dominateur, et d’un objet passif ? Là où notre
auteur veut accéder à cette familiarité préalable de l’individu et de son monde, dès avant tout face à
face d’un sujet pensant et d’un monde étendu, il nous semble que l’observateur tel qu’il est décrit
dans les Fondements, pourtant, est décrit sur un mode que nous nous risquerions, bien
audacieusement sans doute, à qualifier d’« hyperactif ».

De la traque à la tranquillité.

Or ce cadre ontologique moderne, qui nous semble encore perdurer dans les traits de la situation
d’observation, ne bouche-t-il pas la perspective d’une irréductible intrication, implication de sujets
incarnés et sensibles, passifs autant qu’actifs, au sein d’un monde qu’ils découvrent et
s’approprient de différentes façons, plus ou moins actives, plus ou moins représentatives ? Ainsi,
aurions-nous souhaité recevoir plus d’indications sur la façon dont l’observateur peut accéder au
mode mineur qui le constitue lui-même. Quelles sont donc les modalités de donation du mineur à
l’observateur ? Dans quel mode de présence et d’attention celui-ci doit-il se trouver pour se
ménager un accès au flottant, à l’insu, à la distraction d’autrui ? Peut-il seulement le faire, s’il n’a
pas d’abord élucidé les façons dont il peut y accéder en lui-même ? Autrement demandé encore :
qu’advient-il des émotions et affects de l’observateur par rapport à l’observé ? Quel sens peut-on
par exemple donner à l’agacement, à l’irritation, à la lassitude de celui observe ? Ou au contraire, à
sa sympathie, à son désir d’y être, tant sa curiosité est forte ?

Piette fait bien référence à « l’autographie » comme façon pour le chercheur d’accéder aux couches
enfuies en soi, comme manière d’accéder aux modes de présence en soi, comme façon de voir
l’enchaînement et le chevauchement de détails chez celui qui observe. Il mentionne également qu’il
n’y a pas d’accès transparent à autrui, encore moins à ses « états mentaux » : la vie en commun,
écrit-il, suppose « l’acceptation de l’indécidabilité de ce que pense l’autre » (p. 132). Ceci aurait pu
conduire l’auteur à approfondir la question de savoir si (ou comment) un observateur en mode
majeur peut accéder au mode mineur de l’individu observé ; ou bien si observateur et observé



- 5 / 6 -

doivent partager un des modes du repos qu’il a magnifiquement conceptualisé, pour que
l’observateur puisse thématiser les différentes modalités amorties d’être au monde. C’est ainsi la
question de la donation du mineur à l’observateur, dans l’enchaînement de ses instants
d’observation, que nous aurions aimé voir davantage approfondi dans cet ouvrage consacré aux
fondements d’une anthropologie authentiquement empirique.

À notre sens, Piette trouverait de nombreuses pistes méthodologiques dans la phénoménologie
transcendantale de Husserl. Mais Piette ne peut adhérer à ce projet. La phénoménologie, selon lui,
« manque d’appuis méthodologiques » (p. 92). Elle aurait aussi la fâcheuse tendance à quitter le
concret pour s’élever vers des « formes pures » de l’expérience (mais la « reposité », la « docilité
», la « fluidité », etc. ne sont-elles pas aussi des formes pures ?). Enfin, des résidus de « mode
majeur » feraient obstacle : ainsi d’une conscience trop active et constituante : « le ‘moi’ y est posé
aussi comme trop activement ‘donateur’, trop vite intersubjectif, relationnel et interactif » (p. 93).
Notre objectif ici n’est pas de défendre l’entreprise phénoménologique comme telle. Quoiqu’il
serait possible de montrer, par exemple, comment celle-ci investigue méthodologiquement la
passivité d’une conscience, ou comment le thème de la « constitution » du sens par une conscience
est autant une question de restitution que de création de sens3. Il nous semble indéniable qu’il y a
un enjeu majeur en anthropologie, à investiguer le mode mineur d’exister. Mais sans doute que
nous ne voyons pas d’autre façon de procéder à une description minutieuse des modalités mineures
d’être au monde, qu’en passant par une description tout aussi minutieuse de la conscience de celui
qui perçoit ces modalités. Investiguer l’évidence naturelle grâce à laquelle un individu peut vivre
sur le mode du repos, de familiarité et de la tranquillité, comporte ainsi au moins deux difficultés :
la première, Piette l’a admirablement mise en lumière : cette évidence naturelle se donne à voir
sous le masque du négligeable et du banal. Un effort est donc à fournir pour y accéder. La
deuxième difficulté réside dans le fait que le chercheur lui-même est pris par ce qu’on peut appeler
« l’inclinaison naturelle du vivre » qui le pousse à concevoir de façon non problématique son être
parmi d’autres êtres. C’est ce qui nous pousse, de notre côté, à insister sur la méthode de réduction
qui prend différents visages : celui d’une conversion réflexive (que nous aurions aimé voir plus
approfondie dans les Fondements) à la faveur de laquelle un chercheur peut faire retour sur la
manière dont il s’y prend pour percevoir des objets ; celui d’une épochè de l’attitude naturelle
comme mise entre parenthèses du vivre, de l’agir et du penser ; celui d’une suspension de
l’existence du monde afin de se ménager la possibilité de ne plus être capté par le cours des
événements ; celui enfin d’une variation eidétique grâce à laquelle un existant peut se donner à
voir autrement que comme un « fait empiriquement constatable » (sense data), mais aussi comme
une potentialité non encore actualisée, comme une forme en train de s’actualiser suffisamment
pour être. Exprimant cela, nous trouvons l’occasion d’insister, pour conclure, sur l’intérêt que
revêt, pour de nombreux chercheurs, le projet d’une ontologie des existants, humains et non-
humains, et d’une description de leurs modalités d’être.

Albert Piette, Fondements à une anthropologie des hommes, Paris, Hermann, 2011.

Bibliographie

Augustin Berque, « Être humain, être dans la lune ? », in EspacesTemps.net, lundi 20 septembre 2010.

Wolfgang Blankenburg, La perte de l’évidence naturelle, Paris, PUF, 1991.

Robert Brisart, Raphaël Célis (éds), L’évidence du monde. Méthode et empirie de la phénoménologie,

http://espacestemps.net/document8278.html


- 6 / 6 -

Bruxelles, Publication des Facultés universitaires Saint-Louis, 1994.

Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 1927.

Albert Piette, Ethnographie de l’action. L’observation des détails, Paris, Métaillé, 1996.

———, Anthropologie existentiale, Paris, Pétra, 2009.

Bénédicte de Villers, Husserl, Leroi-Gourhan et la préhistoire, Paris, Petra, 2010.

Note
1 Citons Ethnographie de l’action. L’observation des détails (1996) et L’anthropologie existentiale
(2009).
2 Sur la question de l’évidence naturelle, on se reportera au bel ouvrage du psychiatre allemand
Wolfgang Blankenburg (1991), ainsi qu’à l’ouvrage collectif de Robert Brisart et Raphaël Célis (1994).
3 Qu’on nous permette ici de citer notre ouvrage : Husserl, Leroi-Gourhan et la préhistoire (2010).

Article mis en ligne le Monday 23 April 2012 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Bénédicte de Villers,”À la recherche de l’individu : de la filature à la tranquillité.”, EspacesTemps.net,
Publications, 23.04.2012
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-recherche-de-lindividu/#bodyftn3

	Espacestemps.net
	À la recherche de l’individu : de la filature à la tranquillité.


