
- 1 / 5 -

La linguistique dans la
mondialisation, de la perte de
diversité aux politiques
linguistiques.
Par Frédéric Barbe. Le 22 October 2013

La linguistique est une science sociale certainement mal
connue, peut-être plus difficile d’accès que d’autres.
L’abondante matière de ce livre très documenté reflète un projet
de démystification de la discipline et de son objet. Nicolas
Evans immerge le lecteur dans sa pratique de linguiste par le
récit détaillé et argumenté de nombreuses situations
linguistiques, éprouvantes même parfois pour le non-spécialiste.
Il propose également une contribution dynamique à l’analyse
des mondialisations en alimentant le débat sur la diversité par la
composante linguistique. L’érudition, voire l’hermétisme de
certains passages sont au service de ce projet et montrent aussi
les difficultés méthodologiques de la linguistique. Ces mots qui
meurent questionne le renouvellement de la discipline, son
projet et ses méthodes, ses urgences et son utilité sociale. Le
titre mortifère ne doit pas rebuter. Il décrit parfaitement la perte
de diversité linguistique inscrite non seulement dans la mondialisation et la modernité, mais bien
plus tôt déjà dans de grands espaces régionaux ou impériaux. Le sous-titre Les langues menacées et
ce qu’elles ont à nous dire renvoie à des positions et à des passages significatifs de l’actualité de
cette question et du rôle qu’elle peut jouer dans l’évolution des sociétés. En articulant ces trois
approches (le particulier, le général, l’épistémologie), Nicholas Evans endosse rarement les habits
de la pleureuse et engage plutôt le lecteur dans une réflexion scientifique et politique sur la
diversité linguistique. L’ambiance du livre est celle de la mobilité et du changement (perte,
diffusion, bifurcation), de la coexistence et du multilinguisme (apprentissage, combinatoire,
stratégie). Evans enseigne à l’Université de Canberra et a travaillé dans les mondes linguistiques
australiens et papous à la forte diversité. Son point de vue initial est donc très éloigné de celui d’un
lecteur, par exemple ouest-européen, qui aurait naturalisé son monolinguisme d’origine stato-
nationale et ferait du régime monolingue à la fois l’expérience linguistique principale du monde et
la garante d’un ordre social fonctionnel et modernisateur du progrès. Il est certain que, même dans

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-linguistique-dans-la-mondialisation/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-linguistique-dans-la-mondialisation/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-linguistique-dans-la-mondialisation/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-linguistique-dans-la-mondialisation/
https://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2013/10/131018BarbeEvans.jpg


- 2 / 5 -

ces pays qui ont procédé à une unification linguistique poussée, la mondialisation a ramené un
multilinguisme réel quoique fortement invisibilisé. Quant aux autres, des petits (le Mali) aux plus
grands (l’Inde), l’évolution des politiques linguistiques est significative. Le monolinguisme n’est
plus le seul idéal de la modernité. Il y a dans la diversité linguistique du monde et de chacun
d’entre nous une part essentielle de la géodiversité.

Babel 2013, éloge de la diversité linguistique vivante.

En Occident, le mythe de Babel a fait de la diversité linguistique une malédiction. Aujourd’hui,
une maigre cohorte de grandes langues véhiculaires (anglais, chinois, espagnol, hindi, arabe,
portugais, français, russe, indonésien et swahili) sont en forte croissance, une vingtaine d’autres
langues nationales dominent leur espace de référence. Ailleurs et en même temps, Evans constate
une diversité linguistique toujours considérable, qui n’a été comprise par la modernité que
tardivement. Dans le monde aborigène, domine, dit-il, l’idée que « la pluralité des langues est une
bonne chose » (p. 22), pluralité qu’il illustre concrètement dans le récit d’un segment de piste
chantée, elle-même multilingue (10 langues rencontrées sur 200 kilomètres), faisant de la langue
un véritable « passeport » : petitesse des effectifs (quelques centaines), multilinguisme fonctionnel
(exogamie, mobilité) et complémentarité symbolique ou usufruitière (entre groupes et dans
l’adresse aux lieux). Dans ces zones d’étude, la pluralité linguistique ne vient pas simplement d’un
isolement physique et d’une divergence progressive. Dans les petits groupes claniques, la
formation de nouvelles langues relève d’une idéologie volontariste de la distinction et « un ou deux
personnages influents sont capables à eux seuls d’imposer une nouvelle variante » (p. 30). Mais
cette diversité est très inégalement distribuée dans le monde : outre les liens avec les modes de
production et les modes étatiques que Grataloup (1996) ou Diamond (1997) ont travaillés sous
d’autres angles, Evans relève avec Harmon (1996) une forte corrélation entre diversité linguistique
et biodiversité : Amérique centrale et du Sud, Afrique subtropicale, Asie du Sud et du Sud-Est,
Mélanésie, Australie et Pacifique Ouest. De nombreux auteurs sont sollicités pour montrer ce
qu’apportent la diversité linguistique et, davantage encore, l’interaction entre les langues, modalité
qu’une population aborigène nomme ganma (mélange de l’eau douce d’un fleuve avec l’eau salée
de la marée). Il s’agit aussi de l’accès aux ressources du savoir traditionnel, connu principalement
dans ces seules langues. Ici, le linguiste se doit d’être lui-même multidisciplinaire pour faire sens
de la langue qu’il étudie : écologue, géographe, anthropologue, médecin, etc. La langue est
continue à son environnement et à sa société.

Une révolution culturelle, la naissance de la
linguistique.

Dès le prologue, le linguiste nous a présenté un informateur/professeur et ami, Pat
Gabori/Kabararrjinggathi bulthuku, un des derniers locuteurs du kayardild, une langue aborigène
du Queensland proche de l’extinction. Cette langue aura vraisemblablement disparu en 2042,
centenaire de la déportation du groupe par des missionnaires britanniques : les locuteurs les plus
jeunes ont la soixantaine. Pat Gabori meurt à la page 343 du livre. Malgré sa petitesse statistique
(moins de deux cents locuteurs historiquement), Evans fait de la langue kayardild et de son ami un
fil rouge du livre pour exemplifier « la véritable amplitude de la diversité linguistique au niveau
mondial » (p. 7). Le désespoir qui l’envahit à chaque décès de ces derniers locuteurs impose, dit-il,
une action scientifique immédiate, il y a urgence de collectage dans cette partie de la
« logosphère », l’espace-temps de deux générations avant la grande perte de milliers de petites



- 3 / 5 -

langues. Il inscrit cette urgence dans l’histoire de sa discipline : la naissance de l’intérêt pour les
langues, à travers des figures comme celles du frère Bernardino de Sahagun et de ses élèves

mexicains hispanisés, qui produisent, au milieu du 16e siècle, une Histoire générale des choses de
la Nouvelle Espagne en nahuatl et castillan, un travail détruit par l’Inquisition en 1570. Il évoque
aussi les mutations techniques à travers l’épopée des 1500 disques aluminium que les
ethnomusicologues Parry et Lord transportent avec eux en Yougoslavie dans les années 1930. Il
nous surprend encore en explorant la diversité des langues des signes (120 langues des signes
recensées à travers le monde). Aujourd’hui, dit Evans, citant son collègue Himmelmann, nous
avons besoin d’une « linguistique documentaire » (p. 332). Contrairement à la description
linguistique classique, il s’agit de compiler et de préserver « les données linguistiques primaires »
(ibid.) et de constituer « une archive durable de la langue, utilisable à des fins multiples » (ibid.).
Cette linguistique documentaire est conçue ici comme un objet potentiellement infini, bridé par les
seules limites du chercheur et des outils de collecte et d’archivage, de la science en marche. Parmi
ces fins multiples, ce n’est pas seulement un intérêt économiste (du type accès la connaissance
vernaculaire des ressources par les firmes ou la science moderne) qui est perçu, mais bien des
éléments cognitifs et esthétiques : modes de pensées, logiques, systèmes de représentation,
créativité, poésie. De nombreux exemples de ces apports non occidentaux à la connaissance
mondiale par les langues sont donnés de manière détaillée et souvent très belle, tout au long du
livre. Le tableau (Figure 1) montre comment l’approche globale est restituée. Et si cela n’est pas
écrit tel quel dans le livre, c’est bien l’idée d’une transition linguistique qui est ici suggérée par
petites touches, au fil de l’ouvrage.

Une approche du changement linguistique
aujourd’hui.

L’idée, suggérée au lecteur, d’une transition linguistique porte d’abord sur la perte de diversité,
incontestable et sévère. Dans le nouveau régime linguistique, c’est clair qu’il y aura moins de
langues. Toutefois, et ce n’est pas l’objet de son livre, Evans n’explore pas ici les phénomènes de
(re)création linguistique, des sociolectes aux créoles. Néanmoins, il aborde bien l’autre aspect de
cette transition : la bataille idéologique autour du statut des langues traditionnelles, dites non
modernes ou incapables de donner accès à la modernité. L’idéologie du monolinguisme a été
contestée depuis les indépendances : nombreuses études montrant les bénéfices cognitifs du
multilinguisme, éloges (tout aussi idéologiques) des « polyglottes virtuoses », nouvelles politiques
publiques à base scolaire, prolifération médiatique (souvent privée) réduisant l’hégémonie de la
langue véhiculaire coloniale, réinventions identitaires, etc. « La préservation à long terme des
langues minoritaires implique non seulement la persistance d’une langue, mais la cohabitation de
deux langues ou plus » (p. 319). En reprenant la métaphore de la transition linguistique et en
l’inscrivant dans les literacy studies, nous voyons qu’un ancien régime à forte diversité
fonctionnait sur une idéologie traditionnelle de la diversité volontaire et polyglotte, tandis qu’un
nouveau régime à diversité réduite mais stabilisée devrait s’appuyer sur une idéologie du
multilinguisme souvent dissymétrique. La période actuelle de transition serait caractérisée par
l’idéologie monolingue et la progression rapide des grandes langues véhiculaires ou stato-
nationales. Pour discuter l’approche d’Evans à une autre échelle, le cas malien étudié par plusieurs
chercheurs de disciplines différentes (Mbodj-Pouye 2007, Morante 2009, Barbe 2012) montre bien
la complexité des processus et des politiques linguistiques aujourd’hui engagés. Le français,
sociolecte plus que véritable langue officielle postcoloniale, stagne, la diversité linguistique recule
fortement, mais au profit du bambara (bamanankan), en réalité du bamakokan, la variante

https://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2013/10/131022BarbeEvansFigure1.pdf


- 4 / 5 -

bamakoise du bambara. Seuls le songhaï et le tamashek présentent, pour des raisons différentes,
une forte résistance linguistique. À l’opposé, le dogon, une petite langue localisée à forte variance
dialectale initiale est excessivement hybridé par le bambara et menacé. En parallèle, et devant le
coût cognitif et économique d’une scolarisation initiale en français qui échoue à s’universaliser,
l’État malien a entrepris la relocalisation des langues nationales dans le système scolaire : 12
langues nationales y sont devenues langues de scolarisation depuis les années 2000. Mais les
écoles privées de la capitale, et la capitale en général, sont les espaces où les classes en langues
nationales sont les moins nombreuses. Pourtant, les rappeurs bamakois, souvent étudiants
conscientisés et parfaitement francophones, rappent en bambara et le système judiciaire accède
lentement au multilinguisme nécessaire à son existence même auprès des justiciables non
francophones. Dans le Mali multilingue de 2013, c’est un bricolage généralisé des acteurs et des
régimes linguistiques, mais aussi un débat clivé sur la place du français et le mode d’insertion du
Mali dans la modernité et la mondialisation. Au même moment, les expatriés chinois apprennent le
bambara. En changeant d’échelle, le bambara s’inscrit dans un groupe mandékan de langues
intercompréhensibles, qui en fait une langue non seulement malienne, mais ouest-africaine. Nicolas
Evans, en travaillant sur d’autres régions du monde, en proposant une lecture multiscalaire des
langues (chaque langue pour elle-même, les réseaux de langues, la géodiversité linguistique
globale), en appelant à la fois à une linguistique documentaire et à un tournant multilingue, offre au
lecteur français une position solide et novatrice, quoiqu’éloignée du régime monolingue local
toujours vigoureux.

Bibliographie

Sur la géohistoire

Diamond, Jared. [1997] 2000. De l’inégalité parmi les sociétés. Essai sur l’homme et l’environnement
dans l’histoire. Paris : Gallimard.

Grataloup, Christian. 1996. Lieux d’Histoire. Essai de géohistoire systématique. Montpellier : Reclus/La
Documentation française.

—. 2007. Géohistoire de la mondialisation. Le temps long du Monde. Paris : Armand Colin.

Sur le Mali

Barbe, Frédéric. 2012. « Géographie de la bibliothèque mondiale, les échelles de la littératie. » Thèse de
doctorat, Université Rennes 2.

Mbodj-Pouye, Aïssatou. 2007. « Des cahiers au village. Socialisations à l’écrit et pratiques d’écriture
dans la région cotonnière du sud du Mali. » Thèse de doctorat, Université Lumière Lyon-II, ESSD.

Morante, Daniele. 2009. Le champ gravitationnel linguistique. Avec un essai d’application étatique –
Mali. Paris : L’Harmattan.

Article mis en ligne le Tuesday 22 October 2013 à 08:56 –

Pour faire référence à cet article :
Frédéric Barbe,”La linguistique dans la mondialisation, de la perte de diversité aux politiques
linguistiques.”, EspacesTemps.net, Publications, 22.10.2013



- 5 / 5 -

https://www.espacestemps.net/en/articles/la-linguistique-dans-la-mondialisation/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	La linguistique dans la mondialisation, de la perte de diversité aux politiques linguistiques.


