Par Francois Warin. Le 22 June 2009

« L’ Occident est maintenant partout, en Occident et ailleurs, dans les structures et dans les esprits.

»

Ashis Nandy, L’ ennemi intime

« Tout est venu al’ Europe et tout en est venu. »
Paul Valéry, Lacrise del’ esprit

" Contraste.

Le vocable de postcolonialisme est équivoque et il est chez nous, il faut bien I’ avouer, quasiment
muet. Le premier paradoxe du postcolonialisme tient précisément a ce contraste : ce syntagme
muet enveloppe un enjeu considérable puisqu’il renvoie a ce gigantesque retour de baton de
I” histoire : aprés quatre ou cing siécles de domination sans partage, « I’ Occident » non seulement
n’occupe plus le devant de la scéne mais il est maintenant de plus en plus conspué et montré du
doigt. La destruction communautariste de la Déclaration universelle des droits de I’homme de
1948, considérée comme une manifestation supplémentaire de I’ idiosyncrasie occidental e et de son
entreprise sournoise et réitérée de domination coloniale, et le travail de sape al’ égard de toutes les
conquétes des Lumieres auquel se sont livrées les commissions des droits de I homme de Durban
en sont deux symptomes particulierement éclairants. Il aurafallu que les banlieues s enflamment et
gue, dans les stades, des sifflements accompagnent La Marseillaise pour que les Francais eux-
mémes commencent a s interroger sur ce qui peut apparaitre comme les signes prémonitoires d’ un
planétaire retour de flamme.

Nébuleuse.

Les travaux qui depuis plus de vingt ans constituent ce qu’on appelle les postcolonial studies
forment une insaisissable nébuleuse qui défie toute tentative de définition. Et pourtant malgre leur
hétérogénéité et leur incessante métamorphose ces travaux sont clairement dominés par deux
soucis fondamentaux parfaitement déterminés et reconnaissables : la volonté subversive d’ abord de
rabattre la superbe de |’ Europe et de saper la prétention de I’ Occident a I’ universalité ; ensuite, et
c’'est un corollaire, celle d'introduire la marginalité dans les études universitaires en donnant enfin
la parole aux sans-voix, aux « oubliés de I’ histoire », pour reprendre I’ expression de Benjamin

-1/15-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/la-haine-de-occident/

dans |’ opuscule « Sur le concept d’ histoire ».

Nés dans le sillage des subaltern studies puis des cultural studies, qui se sont développées dans les
départements de littérature et de sciences sociales, les travaux critiques relevant du
postcolonialisme sont |’ objet de multiples controverses et d'incessantes redéfinitions ; ils restent
aussi traversés par des contradictions et marqués par des antinomies et des paradoxes qui ne
constituent pas, nous allons le voir, le moindre de leur intérét.

Le 11 Septembre.

Sur le mode de |’ aberration et de la catastrophe, le 11 Septembre peut étre considéré comme
I’ événement postcolonial par excellence, I’ événement qui a rappelé aux Occidentaux que, méme
apres lafin des Empires, le « crime colonial » de I’ Occidentalisation du monde n’ avait pas encore
été expié et qu'ils habiteraient désormais eux aussi une cité sans rempart.

Les zélateurs des études postcoloniales n'y étaient bien évidemment pour rien mais ils ne se sont
pas privés de voir, dans la réponse au terrorisme du président Bush, le retour en force de I'idée
d’une mission civilisatrice qui depuis toujours a défini I’ Occident et qui signe |’ appartenance de
plein droit de I'histoire récente a la postcolonialité. Depuis la Grece antique, croisades et
colonisations se sont succédé avant d’engendrer la démesure et la pléonexie d’'un capitalisme
planétaire a la boulimie effrénée. L’ idéologie du « choc des civilisations » indiment invogquée au
moment du 11 Septembre apparaissait dans I’ optique des théories postcoloniales comme une
concurrence des idéologies, comme une « guerre des croisades » entierement fabriquée et donc
comme une prophétie auto-réalisatrice. Nourrie d’un cété par la haine de « I’Occident », elle
s alimentait de |’ autre au mépris que les Américains ont toujours eu al’ égard des peuples arabes.
Qu’on ne se méprenne donc pas sur I’ expression et |’intitulé choisis pour caler cette approche du
postcolonialisme : « la haine de I’ Occident ». Cette expression, dont un des termes, « I’ Occident »,
nous le verrons, devrait toujours étre soigneusement questionné — ¢’ est lafonction de la procédure
des guillemets — est d’emblée frappée d’ équivocite : le génitif peut en effet étre doublement
interprété. |l faudrait d’ abord comprendre que la haine que I’ Occident inspire — le génitif est ici
objectif —, la haine qui s est déchainée de fagon spectaculaire et symbolique avec I’ attaque des
Twin Towers, I"amour-haine qui fait peut-étre aussi le fond inavoué des postcolonial studies, sont a
la mesure de I’ arrogance ou du mépris de I’ Impérialisme sans pareil qu’ un Occident dominateur a
pu avoir pour le reste du monde : la haine de I’ Occident ; le génitif est ici, bien évidemment,
subjectif.

C’est en tout cas ce que les Américains ont fini par comprendre a leurs dépens. La sortie du réve
américain, écrit Slavoj Zizek (in Bienvenue dans le désert du réel), la sortie de ce paradis de la
consommation, « cauchemar climatisé » totalement irréel que constitue la vie quotidienne des
citoyens américains, s est accomplie par le dernier des chefs-d’ cauvre artistiques, pour reprendre le
jugement provocateur de Karlheinz Stockhausen, qui a vu dans I’ effondrement spectaculaire des

tours jumelles une sorte d’ apothéose conclusive de I’art du 20° siécle. Apres la forclusion du
symbolique ruiné par une consommation débridée, par une saturation du besoin et de la demande
dans une société « en manque de manque », selon la célébre formule de Lacan, ¢’ était le retour
brutal et traumatisant du réel, le retour de I’ événement dans un paysage dévasté : dans tous les sens
du terme, ¢’ était « bien fait », pour reprendre |’ exclamation que le spectacle des tours foudroyées
arracha a quelques uns... Et, comme le dit Morpheus dans Matrix, « Bienvenue a présent dans le
désert du réel ! », apostrophe reprise par Zizek comme titre de son livre. Au lieu pourtant

-2/15-



d’ accepter sa propre vulnérabilité I’ Amérique allait affirmer plus fortement encore cet exces de
puissance qui avait pourtant motivé le ressentiment a son endroit et donner le coup d’envoi
planétaire & une concurrence des croisades dont la planéte al’ évidence ne sortira pas indemne.

Le cas francais.

Aujourd’ hui la France découvre enfin les études postcoloniales ; ce retard frangais nous renvoie
une nouvelle fois I’image d'un pays qui vit dans le déni de son passé colonial et n’en finit pas de
tourner autour d’ une sorte de trou noir dans lequel s'abime la pensée. Et il n’aura sans doute rien
moins fallu que I’ échec de la Marche des beurs, que la radicalisation de leur mouvement qui
dégrada la revendication égalitaire en revendication ethnique, et que I’irruption d’une violence
urbaine toujours plus meurtriére pour que ce vieux pays se réveille de son assoupissement et de son
sommeil. L’ arrivée tardive du postcolonialisme a sans doute été précédée par le vaste débat
intellectuel qui a marqué la plupart des pays anglo-saxons. Mais chez nous ¢’ est de maniere
endogéne qu'il est arrivé : par la voie et la demande des militants et des acteurs sociaux confinés
dans ces espaces de relégation que sont les banlieues. Le livre collectif dirigé par Pascal Blanchard,
Nicolas Bancel et Sandrine Lemaire, La fracture coloniale, paru en 2005 a la veille des émeutes,
est le seul ouvrage qui ait développé une problématique proprement postcoloniale en insistant sur
la persistance du regard colonial porté sur les immigrés en France et sur la fagon dont ceux-ci se
vivent rétrospectivement comme des colonisés de I’intérieur. Comme si le retour de flamme était
un retour d’ Empire.

Le paradoxe tient ici au fait que la France se trouve a la fois en retard socialement et en avance
intellectuellement, dans la mesure ou cette pensée critique longtemps boudée par notre pays puise
précisément son inspiration dans ce qu’on a appelé aux Etats-Unis la French theory et lui doit
jusgu’ a son nom.

« Post » : une époque sans nom.

Le syntagme postcolonial a été calqué sur celui de postmoderne que Jean-Francois Lyotard
proposa naguere en le reprenant au lexique des architectes (1979) ; c’est d’ailleurs al’ ombre du
postmoderne que le postcolonial prend son sens et il est au moins aussi énigmatique et équivoque
gue lui. Le nom de postmoderne désigne, on le sait, notre époque qui ne croit plus aux idéaux «
modernes », a ces idéaux qui furent par excellence ceux des Lumiéres (I’ histoire, la science, le
progres, la démocratie, I'individu, le bonheur...), une époque donc qui, sortie des grands récits —
et notamment du grand récit marxiste — qui donnaient forme et sens au présent, est marquée par
une fragmentation et un essentiel relativisme.

Le nihilisme serait-il a ce point planté au coaur de I’ Occident — Nietzsche e pensait — que notre
époque fatiguée n’aurait donc méme plus de nom, serait une époque sans nom ? Depuis la
trouvaille de Lyotard, les substantifs précédés du préfixe post n’ont, en tout cas, pas cessé de
proliférer dans le champ du « postmoderne » : postcolonialisme, postoccidentalisme (pour désigner
|a modernité alternative du zapatiste Mignolo), poststructuralisme, postpolitique (Zizek)...

Et pourtant rien dans ce vocabl e équivoque de postcolonial studies ne laisse véritablement entendre
cedont il s'agit. Le préfixe post- enveloppe alafois|’idée defiliation, de continuité (lalittérature
postcoloniale porte les marques et les cicatrices de la colonisation) mais aussi une claire rupture

-3/15-



par rapport al’ &ge colonial. Nous venons apreés la colonisation, nous sommes libérés des formes
coloniales de domination et nous sommes pourtant profondément marqués par elles. En ce sensle
préfixe post- non suivi de tiret n’a pas seulement une signification chronol ogigque ou diachronique,
n'est pas un signe de périodisation ; il est plutdt I'indicateur d’ une position théorique dont la
charge est critique et dont la visée est libératrice. Est postcolonial ce qui se situe d emblée au-dela
du colonialisme, au-dela de cette expression de I’'impérialisme occidental que ce terme entend
mettre en question en proposant, par exemple, contre-discours ou formes déviantes en littérature.
Autrement dit, le postcolonialisme est en vérité un trans-colonialisme qui se veut plus radical que
I”anticolonialisme, et ceci essentiellement pour deux raisons. Celui-ci, d’abord, était encore fondé
sur le grand récit marxiste, celui de la lutte des classes et du sens de I’ histoire, sur un socle qui
devait donc tout encore a la croyance européenne ou occidentale en I’ universalité de la raison.
Ensuite, frappé par les formes les plus brutales de |’ exploitation coloniale, insistant sur I’ efficace
de la base ou de I’infrastructure de la société, |’ anticolonialisme n’ était que peu sensible a la
domination culturelle proprement dite ou, pour utiliser le mot de Gramsci, figure tutélaire du
postcolonialisme, al’ « hégémonie » de la culture dominante. Seul Franz Fanon avait été attentif et
avait dénonceé |’ aspect retors et insidieux, la teneur psychologique et proprement spirituelle de la
violence coloniale, celle qui conduit les subalternes, les élites colonisees, a dissimuler leur peau
noire sous des masques blancs et a s assujettir au discours hégémonique ([1952] 1975).

Lefossé qui sépare le postcolonialisme de I’ anticolonialisme explique sans doute le golt amer que
peuvent avoir pour nous les révoltes postcoloniales, leur cruauté excessive, non fonctionnelle et
post-idéologique. Ces révoltes se sont déplacées al’intérieur, sur notre territoire, aux marges de la
Cité, dans un espace si ségrégé ou si fracturé que la lutte sociale s est trouvée comme infiniment
dépassée par un enjeu beaucoup plus radical : avec le déclin du récit républicain et du récit
marxiste on assiste en effet a une « ethno-racialisation des rapports sociaux », selon une expression
souvent employée par Jean-Loup Amselle (2008, notamment), qui remet en cause la notion méme
d’ une commune appartenance a |’ espece humaine et que la politique actuelle d’ affichage de la «
diversité paillettes » ne fait que confirmer.

L'impératif de la déconstruction.

Déconstruction : lafortune de ce mot, traduction par Derrida de la Destruktion heideggerienne, n’a
d’ égal sans doute que son ambiguité et la disparité de ses emplois.

On s accorde en général a considérer lelivre d Edward Wadie Said paru en 1978, L’ Orientalisme,
comme le texte fondateur des postcolonial studies, celui qui en a donné le coup d’envoi. Pour la
premiére fois le Palestinien Said rompait avec la vieille tradition critique de I’ anticolonialisme en
mettant a jour ce qu’on pourrait appeler un archi-colonialisme, pour utiliser un terme qui évoque
justement le Foucault de L’ archéologie du savoir, celui dont précisément Said se réclame. Lavraie
violence coloniale est a proprement parler invisible et doit étre appréhendée au niveau fondateur de
I’ épistéme ou en terme de discours. |l y aen effet un type de discours et une structure de pensée
gui sont sous-jacents au colonialisme et qui sont au principe d’ une sorte de défaillance de laraison
reconnaissable a ces dichotomies ala binarité rigide et paralysante que sont par exemple les Autres
et I’ Occident, les primitifs et les civilisés, les dével oppés et |es sous-dével oppés, les scientifiques et
les superstitieux... Dans le récit linéaire du progres qui est le mythe européen par excellence, une
hiérarchie entre ces termes qui ont été préalablement essentialisés s est constituée en un texte
gu’ Edward Said entend déconstruire. Le mot méme de dé-construction, utilisé au moment ou
I’influence de la pensée de Derrida était dominante aux Etats-Unis, atteste que cette essentialisation

-4/15-



desidentités était bien une construction, un artifice, une invention qu'’il fallait défaire et faire jouer
de fagon critique en montrant combien elle est relative ala situation du sujet qui I’ énonce.

La déconstruction de « I’ Orient » a été la téche principale de Said, comme celle de « I’ Afrique »
sera celle de Mudimbe (1988). « L’ Orient » en lui-méme, montre-t-il, n’existe pas, il a été produit
par le discours orientaliste qui I’a constitué, qui I’a défini comme mythique, comme obscur,
comme mystérieux, comme exotique, féminin et adonné a la sensualité, comme |’ antithése exacte
des Lumiéres ; et ce sont ces discours et ces préugés qui ont |égitime I’ impérialisme européen et
qui aujourd’ hui encore en Irak sont le faire-valoir de I’ intervention américaine.

Larencontre et la convergence de ce courant déconstructionniste avec la pensée de Derrida sont ici
particuliérement éclairantes. A vrai dire I’ expression méme de « pensée de Derrida » ne va pas
sans probléeme dans la mesure ou la déconstruction de toutes les valeurs du propre constitue
justement comme le centre vide de cette pensee rebelle a toute identification. La déconstruction
derridienne, qui ouvre le champ a un espace de jeu postmoderne dont |e caractére ludique et un peu
nihiliste ne saurait étre sous-estime, est la traduction de la Destruktion ou de |’ Abbau
hei deggerienne soucieuses de retrouver les expériences originaires de la métaphysique occultées
par latradition. Que de proche en proche la régression généal ogique dans les influences exercées
sur certains théoriciens du postcolonialisme nous conduise au dernier des grands penseurs
allemands est un nouveau paradoxe qui ne peut manquer de mettre dans I’ embarras.

Le paradoxe Heidegger.

On pourrait étre étonné de la faveur avec laguelle |’ ceuvre de Heidegger a été généralement
accueillie par un courant de pensée éminemment critique qui se réclame plus communément de la
French theory ou de la pensée progressiste de Sartre. Cette faveur contraste paradoxa ement avec
larage et I’ obstination haineuse d’ un certain nombre d’ intellectuel s francais qui ont tenté de mettre
al’index son cauvre, taxée d’ hitlérienne ou de nazie. Evoquer ici cette polémique (elle rebondit en
France tous les dix ans) n’aurait strictement aucun intérét si une telle opposition, soigneusement
orchestrée par les médias, ne relevait in fine, au sens propre du terme, de la farce, ¢’ est-a-dire si
elle n’ était tres exactement une tentative pour colmater un certain vide. Ce vide est celui que
I’ Occident, selon Heidegger, porte précisément en lui et que la mondialisation expose ou étale
aujourd’ hui au grand jour. Depuis 1927 il n’aura pas cessé en effet de mettre en évidence la
forclusion du Néant qui est al’ cauvre dans le nihilisme européen, nihilisme devenu planétaire avec
le déploiement généralisé de la « volonté de volonté » qui fait I’ « essence de la technique », ce
gu’il appelle ainsi renvoyant trés exactement comme on a pu le dire a la danse folle, a la
productivité débridée et exponentielle de ce que Marx nommait de son coté « capital ». « Dans
guelle mesure I’ américanisme est-il l1a forme appropriée de la mondialisation (Planetarismus) ? »
interrogeait Heidegger des les années 40. « La mondialisation est la perversion du commencement
guand celui-ci accede ala non-essence monstrueuse de sa marche en avant » ([1941] 2005, p. 107).
Ce que la technique expose, ¢ est le sans-fond et le sans-fin-du-monde, I’ histoire de I’ Occident
comme ouverture du Grund — du principe de raison — al’ Abgrund : « apocalypse now ».

« La pensée de Heidegger, » écrivait Jean Beaufret en 1984, « c’est ce rayonnement insolite du
monde moderne lui-méme en une Parole qui détruit la sécurité du langage a tout dire et ébranle
I’assise de I’homme dans I’ étant » (p. 7). Comment s étonner, dans ces conditions, que le
postcolonialisme ait pu trouver dans cet ébranlement inaugural et ce dégel des représentations,
dans la Destruktion donc, une ressource fondamentale et un exemple privilégié ? Heidegger n’ était-

-5/15-



il pasle premier a mettre a distance la métaphysique occidentale, a en révéler |’archéologie et a
présenter une critique de cette forme de rationalité qui, avec la technique, oriente, contraint,
gouverne plus que jamais I’ histoire de I’ humanité dans le sens d’ une maitrise toujours plus accrue
delanature?

Quand dans la droite ligne des subaltern studies (Ileurs membres deviendront |a figure de proue des
postcolonial studies inaugurées par Rangjit Guha), Partha Chatterjee critique la notion de « nation
» alaquelle les nationalistes hindous, incapables de se déprendre des représentations occidentales,
resteraient compulsivement attachés (Amselle, 2008, p. 138), on pense a |’ effort permanent de
Heidegger pour remettre en question — gréce ala déconstruction justement — cet enracinement de
la pensée de la « nation », comme celle du « peuple » ou celle de la « race », dans la métaphysique
du « sujet ». Cette métaphysique s'identifie al’ Occident et ¢’ est al’ époque des temps modernes, a
I’ épogue de Descartes qui en a constitué le socle métaphysique, que I’ é&re humain s'insurge pour se
disposer lui-méme de maniére inconditionnée comme principe et fin de tout ce qui est.

Cette critique prédisposait Heidegger a étre le seul grand penseur européen a vraiment entrer en
rapport avec I’ Orient. Dans le dialogue avec un Japonais publié dans Unterwegs zur Sprache il
cherche a bien cerner |’ attitude fondamentale du Dasein et du Mitsein japonais ; ceux-ci
apparaissent au fil de cet échange comme caractérisés par le sens de la mesure face a une sensualité
extréme et dévorante mais aussi par « le sens bouddhique de |la présence de I’ absolu a méme
I’ épreuve quotidienne du sens », selon |’ expression de Tomio Tezuka (2001, p. 22). L’ écoute d’ un
haiku de Basho qui avait particuliérement fasciné le maitre avait été I’ occasion de cette prise de
conscience.

On congoit que, par analogie, un certain nombre de théoriciens postcoloniaux, en réaction contre
I’ Occident des Lumiéeres — « I’ennemi intime » — qui a réussi a coloniser tous les esprits de la
planéte, selon la thése d’ Ashis Nandy développée dans un livre au titre évocateur (The Intimate
Enemy), aient pu chercher une modernité alternative dans la demeure du monde du cété du Dasein
bengali. Ainsi Dipesh Chakrabarti, dans un livre dont le titre est marqué au coin par I’ influence de
Heidegger, Habitations of Modernity, tente d’ opposer le mythe a1’ histoire, la tradition indienne —
celle des sati, par exemple, qui se font immoler sur le blcher de leur défunt mari, tradition qui doit
étre conservée atitre de patrimoine — a la raison occidentale, sans peut-étre se douter qu’il fait
ainsi le lit du fondamentalisme. De méme, a I’ interprétation historienne de la société indienne,
interprétation nécessairement factuelle, Ranagjit Guha Rabidramate oppose, comme Heidegger, |a
sacralité de la parole poétique, et fait jouer a Rabindranath Tagore le role que Heidegger assignait a
Holderlin eu égard au destin allemand : celui de donner son chant propre ou son mythe a
I” Allemagne (Amselle, 2008, p. 138). Au Mexique, Walter Mignolo, du mouvement zapatiste, S est
tourné, lui, vers les petites patries andines traditionnelles a I’ identité pure et intangible, fragments
d’humanité ala culture spécifique qui auraient pour elle, pense-t-il, la caution du penseur allemand
(Amselle, 2008, p. 177).

Il est vrai que demeure toujours présente chez le maitre de Todtnauberg la tentation, venue d’un
vieux romantisme, de sauver et de substantialiser la tradition. Ainsi, par exemple, se montre-t-il
décu quand son interlocuteur japonais lui apprend que le film Rashdémon, qui incarnait pour le
maitre la représentation pure du caractére oriental, est la transposition d’ une nouvelle d' un écrivain
japonais moderne influencé par Browning ([1950-1959] 1985 ; cf. Tezuka, 2001)...

Mais ces crispations identitaires ne doivent pas oblitérer lafagon dont Heidegger a su faire face au
destin moderne et se mettre a1’ écoute de ce qu’il appelle « I’ histoire de I’ étre ».

-6/15-



Lanotion laplus centrale et |a plus dépaysante de sa pensée est celle de |’ Ereignis, de I’ événement.
Quand, comme aujourd’ hui, tout fonctionne, rien n’arrive ; quand ne brille plus la différence qu’ est
I’étre, il ne se passe rien. Aussi, porter notre regard au coaur de ce qui est, au coeur de I’ événement
ou de I’avénement qu’est I’ étre, ne va pas sans péril. Ereignis, « événement », vient de eignen, «
S approprier », enveloppe toutes les valeurs du propre et renvoie en particulier al’ Enteignis, ala
dé-propriation, au sans-fond de I’ abyme du voilement ou de la non-vérité, la propriété de I’ abyme
(« das Eigentum des Ab-grundes ») étant |’ abyme de la propriété ou, comme le dit encore Derrida,
la violence d’un événement qui advient sans étre. Heidegger apparait ainsi comme le penseur de
I’ expropriation, celui qui cherche a désigner un registre autre que celui de la présence qui définit la
« métaphysique ». Aucune nostalgie d’un dge d’or ici : I’ Etre est le lieu de tous les dangers ; a tout
moment il peut tourner de la gréce au désastre tel, justement, un retour de flamme. Si les choses
insistent, I’homme, lui, ek-siste, a jamais sans repos. C’est a ce titre peut-étre que cette pensée
aurait pu constituer le ferment le moins contestable du postcoloniaisme.

L'Occident décroché.

Le dernier livre de Jean-Loup Amselle ainsi intitul€ constitue, mis a part I’ ouvrage collectif dirigé
par Marie-Claude Smouts, La situation postcoloniale, et |’ anthologie réunie par Neil Lazarus, le
seul livre publié en francais sur les postcolonial studies. A partir d’une vaste enquéte a travers
continents et théories a laguelle nous avons largement emprunté, |’ auteur nous présente un
panorama planétaire parfaitement clair et exhaustif de ce large courant de travaux pratiquement
inconnu dans notre pays ; maisil fait aussi la généalogie critique de théories dont les implications
politiques sont devenues aujourd’ hui particulierement explosives. C’est sans doute pour cette
raison que |” auteur, africaniste bien connu, nous dit d' ou il vient et d’ou il parle en nous présentant,
pour la premiére fois dans son ceuvre, son propre parcours intellectuel ; il s'engage ainsi
personnellement dans un débat dont I’ urgence politique ne saurait plus longtemps étre méconnue,
débusguant tous les pieges dans lesquel s certains théoriciens postcolonialistes n’ ont pas manqué de
tomber.

L’ Occident est « décroché » au sens ou il a été destitué de sa position hégémonique de supériorité
mais il a été aussi « décroché » au sens ou, alafoire, on décroche un lot pour en étre plutot bien
gue mal loti. C’est ce qui est peut-étre arrivé aux zélateurs du postcolonialisme, comme si «
I’ Occident », devenu la Terre entiere, triomphait encore paradoxalement a travers les plus ardents
de ses détracteurs.

L’ Occident ne s'identifie pas seulement a un territoire (I’ Europe et les enfants de I’ Europe — des
Etats-Unis au Japon), aune religion (le christianisme), a une philosophie (les Lumiéres), & une race
(blanche), a un systeme économique (le capitalisme), il est, dit Heidegger, ce pays du soir
(Abendland) dont la provenance est grecque et la destination planétaire : latechnique y réalise la
métaphysique. C’est |’ Occident en effet qui, depuis 1492, a donné sa forme au monde, qui lui a
donné son visage de « monde », ¢’ est lui qui I’a colonisé, qui a baptisé ses surfaces émergées, qui
lui a donné ses coordonnées, ses repéeres temporels (la naissance du Christ et I’ heure GMT du temps
newtonien), les normes de circulation de ses richesses dans un marché unique (Bretton Woods) et
de plus en plus salangue (I’ anglais international) ; bientét le triomphe de I’homme occidental sera
définitif et total. Le temps du monde fini a commencé, le temps de la fin de I’ histoire est arrivé e,
de Kojéve a Fukuyama sans oublier Bataille, on ne s’ est pas privé de gloser sur cette expression
hégélienne. Tout en ne finissant pas et méme tout en s accélérant, I’ histoire pourrait étre déjafinie
en tant qu’ histoire moderne et occidentale, la modernité dans laquelle nous vivons étant le

-7/15-



débouché, lafin, le télos de toute I’ histoire du monde. M étaphysiquement il ne se passerait plus
rien. Les déclarations sur « |’accélération de I’histoire » sombreraient dans la platitude ;
I” accélération ontique de I’ histoire des nations qui rejoignent le développement technologique et
économique et les positions politiques depuis longtemps acquises par les pays européens
reposeraient sur un phénomene plus radical et plus dissimulé de décélération ontologique,
I”’émergence d’un monde multipolaire masquant la mise en place sous-jacente du monopole
occidental. Les chocs qui dominent le devant de la scene, succession de combats d’ arriére-garde
menés par des sociétés dont le fonctionnement traditionnel se trouve en réalité menaceé par la
modernisation, ne devraient pas longtemps faire illusion.

Cette occidentalisation du monde, avrai dire, n’ajamais tant progresse que depuis lafin des grands
empires coloniaux, de telle sorte que nous sommes pratiquement entrés, avec le Sud, dans une lutte
afront renversé. L’ impérialisme n'y est pour rien : ce sont les pays du Sud eux-mémes qui ont
arraché a ceux qui se sentaient déja « hommes d’ univers » (comme dit Valéry [1945, p. 168]) les
méthodes et les instruments de leur propre puissance. « Marx et Mao a Pékin, ¢’ est I’ Occident qui
triomphe de la vieille Chine, » disait Malraux, mais qu’ aurait-il dit aujourd hui ou |’ appropriation
radicale de la raison européenne par la Chine lui a permis d’entrer dans un processus de
modernisation accél érée qui se solde par le rejet sans complexe de I’ ensemble de ses traditions et
un impérialisme économique qui, dans la course aux matieres premiéres, ne se soucie guere
d’exiger, comme du temps de la Francafrique, bonne gouvernance ou respect des droits de
I”"homme. La mondialisation est bien ici une occidentalisation, car le fait d’ adopter la technique
européenne n’est rien moins que neutre : « Quand nous considérons la technique comme quelque
chose de neutre, » écrit Heidegger, « ¢’ est alors que nous lui sommes livrés de la pire fagon car
cette conception qui jouit aujourd hui d’une faveur toute particuliére nous rend complétement
aveugles en face de I’ essence de la technique » (1958). L’ adoption de la technique n’ a pas de sens
en dehors de I’ambition prométhéenne venue aussi du plus profond de I’ Ancien Testament de
dominer laterre et de la soumettre, de devenir, disait Descartes dans le Discours de la méthode, «
comme malitre et possesseur de la nature ». Si la greffe occidentale a prisici comme elle avait pris
chez les Wase (White Anglo-Saxon Protestants — on connait |a thése de Max Weber [2003]), ¢’ est
parce que les autochtones ont été capables de donner sens et valeur al’ accumulation et a un temps
linéaire et cumulatif. La modernisation capitaliste est donc aussi une occidentalisation dans la
mesure ou elle implique toute une anthropologie. Avec ce renversement ou cette inversion des
pbles, I’Occident regarde maintenant quelquefois du cété des spiritualités traditionnelles,
bouddhistes, par exemple, tandis que la Chine et I'Inde, de plus en plus englouties sous le raz de
marée de la consommation, liquident leurs traditions et hésitent, comme on le leur conseille, a
ralentir un « développement » incontrdlé et dément qui menace de plus en plus lavie de la planéte.
L’ accroissement de la production et le principe sacré de la concurrence et de larivalité ont ainsi
cesse de structurer les habitudes de la seule vie occidentale, et la « crise » que nous vivons, aussi
catastrophique gqu’ elle soit, ne remet en cause que I’interprétation anglo-saxonne du capitalisme
mondialisé.

On congoit que, face a cette hégémonie sans partage, la tentation du refus ait été grande ; mais « le
contre-torpilleur, » disait Montherlant, « est nécessairement aussi un torpilleur » : en mettant en
guestion I’ Occident on ne lui échappe pas pour autant et on risque de répéter a son égard les travers
gu’on lui reprochait, ne serait-ce qu’en le nommant et en le démonisant, en le figeant en une
essence une, qu’en le considérant comme une aire isolée et fermée alors gu’il ne s’ est constitué et
ne continue avivre que d’ échanges et d’ apports continuels.

Ce mimétisme a I’égard de I’ennemi n’est jamais aussi perceptible que dans le cas du

-8/15-



fondamentalisme musulman, celui des salafistes en particulier. En se détachant de toute culture, de
toute théologie traditionnelle, en devenant étranger a toute inscription territoriale, le
fondamentalisme apparait beaucoup moins comme une réaction défensive a la modernité
occidentale que comme son pur produit et son instigateur. Produit de la sécularisation et non de sa
défaite, il ne peut proposer un projet alternatif car il est une simple perversion de la modernité dont
il offre une image inversée. L’islamisation de la mondialisation animée par des scientifiques
formés a1’ Université, montre Olivier Roy dans La sainte ignorance, construit un « universel en
miroir de I’Amérique [...], une oumma ou I’ uniformisation des comportements se fait sur le
modél e dominant américain ».

C’est justement ce travers qui était le propre du paradigme colonial. Les postcolonial studies n’ ont
pas cessé de le dénoncer en déconstruisant la production discriminante de I’identité de I'indigéne
puis de I'immigré a laguelle ne cessent de se livrer encore les institutions de la République. Cette
production opere a partir de la matrice binaire : eux et nous, les autres et I’ Europe, le centre et la
périphérie... Et cette conception essentialiste de I’ identité s oppose aux « positions du sujet », pour
reprendre |’ expression d’Homi Bhabha (The Location of Culture), positions nécessairement
plurielles qui expliquent la labilité, la multiplicité, I" hybridité des identités qui se remodelent en
fonction des pratiques et des situations, qui sont toujours en mouvement, en constante redéfinition
dans un monde essentiellement instable. 1 se s'agit donc pas en principe de procéder a une simple
inversion de la conception coloniale mais de changer radicalement de paradigme, de penser
autrement les formes de relations entre les parties du monde.

Il reste que la critique la plus radicale de la rationalité occidentale et de sa prétention a
I"universalité a été le fait de penseurs occidentaux. On peut citer les linguistes culturalistes
(Sapir...), les anthropologues (Malinowski, Lévi-Strauss, Jaulin), mais plus radicalement les
philosophes qui aggravent la crise de I'idée de vérité dans la postérité de Nietzsche : Deleuze,
Lyotard, Derrida, Foucault — sans parler de Heidegger. Ce qui raméne a nouveau au premier plan
la question du statut et de I’identité de |’ Europe, aujourd’ hui petite province de I’ Occident.

Le nouveau paradoxe des ensembles.

Lavolonté du postcolonialisme de rabattre la prétention hégémonique de I’ Europe, de marginaliser
ou de provincialiser ce prétendu centre du monde, de critiquer donc I’ eurocentrisme d’ un continent
qui S est réservé pendant longtemps le monopole de I’ universel pour justifier sa domination et
assujettir toutes les cultures de la Terre se trouve emblématisée dans le titre du livre de Dipesh
Chakrabarty, Provincializing Europe, titre auquel ce Bengali, professeur d' histoire a I’ Université
de Chicago, doit une bonne part de sa notoriété. Faire de I’ Europe une province, la réduire a ce
gu’elle est géographiquement — le petit cap d’ un grand continent — est, a bien des égards,
parfaitement |égitime, mais cela ne va pourtant pas sans se heurter a des difficultés de principe qui
mettent en évidence une logique paradoxale, celle-la méme que Derrida, semble-t-il, met en
évidence dans L’ autre cap.

D’ abord affirmer que I’ Europe est une aire culturelle quelconque et que toutes les cultures sont
égales ou équivalentes, c'est s'engager dans |I'impasse logique du relativisme, péché mortel du
culturalisme : a vouloir constituer des isolats culturels incommunicables et égaux, a vouloir
opposer par exemple I’ Orient et I’ Occident, I’Inde et I’ Europe... le culturalisme finit pas se
détruire lui-méme. Son affirmation ne suppose-t-elle pas en effet qu’'il a au moins une certaine
intelligence de cette différence culturelle qu'il juge par ailleursinsurmontable ? 11 est impossible de

-9/15-



faire de I’anthropologie si on ne présuppose pas qu’ une communicabilité entre les hommes est
possible ; cet universalisme n’ appartient a personne et est a priori.

En outre si toutes les cultures sont égales, si elles sont toutes enfermées dans une cléture
ethnocentrique, le fait de le reconnaitre suppose qu’ on soit sorti de cet ethnocentrisme ou, selon le
mot de Claude L évi-Strauss, que I’ on ait surmonté quel que peu cette « barbarie » qui consiste a «
croire a la barbarie des autres » (1975). Il y a donc des cultures « plus égales que les autres »,
comme le dit ironiquement Castoriadis en parodiant Orwell (1999) ; c’est le cas de la culture
européenne dans la mesure ou elle semble étre la seule a affirmer cette équivalence ; or cette
affirmation a paradoxalement pour consegquence de récuser cette absolue équivalence parce que
I”Europe se constitue elle-méme dans le méme temps comme la culture de la sortie de
I’ enfermement ethnocentrique. La reconnaissance de |’ ethnocentrisme européen est ainsi analogue
al’affirmation « Je mens » ou au paradoxe du Crétois. Elle est vraie et fausse alafoisou elle est,
guant a sa prétention a la vérité, indécidable. Ou, pour le dire en d’ autres termes, |’ affirmation de
I”égalité de toutes les cultures ne peut se soutenir jusqu’au bout sans se ruiner elle-méme,
I’ énonciation venant contredire le contenu de I’ énonceé.

Comme Jacques Dewitte le rappelait sur France Culture, Dominique Janicaud a trés bien montré,
dans un article de la revue Critique concernant I’ Occidentalisation du monde telle qu’ elle est vue
par Castoriadis, que la logique de la rationalisation-occidentalisation défendue par Castoriadis
impliquait, appliquée aux cultures, un nouveau paradoxe des ensembles (1992). On sait que dansla
théorie cantorienne des ensembles, I’ ensemble de tous les ensembles est encore un ensemble, ou
gue I’ ensemble dénombrable des nombres pairs et I’ ensemble des nombres entiers ont la méme
puissance. Ces exemples constituent un paradoxe au sens que donnait & ce mot Zénon d’ Elée
cherchant a défendre la doctrine de Parménide en montrant que les théses de ses adversaires étaient
plus paradoxales encore gue celles de son maitre. Ici, dans la théorie des ensembles, |’ axiome « le
tout est plus grand que la partie » perd sa validité logique puisque le tout et la partie se trouvent
avoir la méme puissance. Par analogie, il est possible de dire que la culture de toutes les cultures
est encore une culture : la culture européenne, si elle peut prétendre étre d’une part le
transcendantal de toutes les autres cultures, la seule qui reconnaisse I’ égalité des autres cultures et
qui rende possible un point de vue global sur latotalité de I"humanité, est d’ autre part encore €elle
aussi une culture particuliere. Elle ne jouit en effet d’aucun statut d’ extraterritorialité ; elle ne
possede aucune capacité de survol. Car ¢ est toujours al’intérieur d’ une culture singuliére que |’ on
parle, ¢’ est seulement ancré en un lieu particulier, dans le corps propre d’une singularité et d'un
idiome que I’ on peut s ouvrir al’ universel.

On voit que s'il y aun statut d’ exception de I’ Europe — pour reprendre |’ expression de Jacques
Dewitt (2008) — il ne se confond en rien avec la démesure dont on accuse ce qu’ on appellerait
alors plus justement « |I'Occident », mais il s'identifie a une capacité a se décentrer, a
I’ exceptionnel curiosité pour I’ Autre que, depuis Hérodote, I’ Europe a manifestée, au doute qu’ elle
entretient al’ égard d’' elle-méme, ala disposition qu’ elle possede a se confronter a son propre passé
et as'interroger sur la validité de ses propres certitudes : a sa prétention a I’ universalité, ¢’ est-a
dire a sa quéte d’'une universalité qui n’est jamais donnée mais toujours cherchée, dans la
concertation avec les autres cultures, comme |’horizon d’une histoire qui serait enfin
potentiellement universelle. Au lieu de vouloir imposer sa propre vision de I'universalité ne
devons-nous pas I’ envisager comme un « pluriversalisme », selon |’ expression de Serge Latouche
dans L’ occidentalisation du monde, comme un espace partagé de compréhension entre les
différentes cultures, comme une tache infinie de traduction entre elles. Ainsi, au lieu d'interdire les
coutumes rituelles qui nous choquent (torture, travail des enfants, excision des fillettes, lapidation

-10/15-



des femmes adulteres...), reconnaitre que ¢’ est d’ abord de I’ intérieur des cultures concernées que
viendront leur contestation. Le cas de la Déclaration universelle des droits de I’homme en 1948 ne
s'inscrit-il pas, malgré tout, dans la dynamique de cette universalité cherchée ? Fourre-tout
d’articles simplistes et contradictoires, degré zéro de la pensée politique, caution hypocrite qui fait
le jeu des vainqueurs et S est toujours arrétée aux portes des colonies, violence faite a des sociétés
traditionnellement holistes par un type de légitimité qui, avec I'individualisme occidental,
impliquait une sortie de lareligion... La critique postcoloniale est ici parfaitement recevable. Il
reste que cette déclaration qui provoqua |’ abstention (et pour cause !) de I’ Union soviétique et de
I’ Arabie saoudite était d’abord une réponse au nazisme, a cet égarement tragique de la pensée
européenne qui aintroduit en nous la honte d’' ére un homme.

L’exemple le plus éloquent de la logique particuliérement retorse qu’enveloppe la notion
d’ ethnocentrisme européen nous est donné dans le domaine de I’ art quand on examine et quand on
compare I'intitulé et le statut des musées d’ art et d’ anthropologie. Exemplarité de cet exemple en
effet si, ainsi que le proclamait Hegel dans ses Lecons d’ esthétique, ¢’ est dans leur art que les
peuples ont mis leurs idées les plus hautes . Le Musée de I’Homme a cet égard exemplifiait
parfaitement le double statut de la culture européenne. Les artefacts de cette culture étaient exposés
a égalité et sur le méme plan que ceux appartenant aux cultures des autres continents et le beau
nom de « Musée de I’Homme » témoignait discretement par ailleurs de la libéralité et de
I”humanisme d’ une culture qui, toute coloniale qu’ elle fut, rendait justice pour la premiére fois aux
chefs-d’ cauvre du monde entier. On sait que le musée du quai Branly s'est constitué sur les
dépouilles des autres musees d’ anthropol ogie et notamment sur celles du Musée de I’Homme, dans
la continuité duquel il se situe. Il s'est ouvert, en juin 2006, avec le

proclamant I’ égalité de toutes les cultures du monde et manifestant avec éclat sa
volonté de rompre avec I’ époque coloniale. Ce musée serait-il donc postcolonial ainsi que parfois
on I’ affirme ? Tous les réquisits du postcolonialisme ne sont-ils pas en effet réunis ? La culture
dominante en effet non seulement tourne la page du passé colonial (continuité) mais elle met en
guestion sa propre suprématie (rupture).

Et pourtant ce qui est singulier dans le projet de ce musée ¢’ est la naiveté avec laquelle I’ Europe
elle-méme en a été a priori exclue. Les cauvres du continent européen n’ auraient-elles pas été
jugeées assez primitives ? Lors du déménagement de la bibliotheque du Musée de I’'Homme, les
livres sur |’ Europe ont été mis a part et seront envoyés ultérieurement dans le futur Musée des
Civilisations européennes et méditerranéennes qui doit ouvrir a Marseille. 1l y ala clairement un
choix politique, un découpage politique et non scientifique comme |’ avouera Godelier dans
I’ émission consacrée a |’ ouverture du nouveau musee. Séparer |’ Europe du reste du monde, ¢’ est
en effet laisser entendre que les non-Européens ne sont pas exactement « comme nous », ¢’ est faire
preuve d’ une sorte de discrimination ou de racisme sournois. L’ unité de I’homme telle qu’elle se
manifestait a travers la diversité des cultures du monde, I’ unité de I’ espéce humaine qui donnait
son sens et sa cohérence au Musée de I’Homme (qui constitua un des projets majeurs du Front
populaire), aainsi été démantelée au profit de I’ exotisme des cultures du Sud telles qu’ elles sont
exposées de fagon spectaculaire au quai Branly, et ¢’ est la culture ordonnatrice de ce projet qui a
été placée dans une position de surplomb, exhibant ses trésors de guerre et affichant ainsi encore,
ingénument, sa domination.

Ce n’ est donc pas une des moindres contradictions de ce projet que de témoigner une fois de plus
gue la France (exactement comme le Japon) a du mal a assumer son passé colonial et a se penser
comme une société postcoloniae. Et cette dénégation peut nous exposer, comme nous le verrons
sans doute hélas encore, a des retours catastrophiques du refoul é.

-11/15-


http://www.elysee.fr/elysee/elysee.fr/francais/interventions/discours_et_declarations/2006/juin/allocution_de_m_jacques_chirac_president_de_la_republique_a_l_occasion_de_l_inauguration_du_musee_du_quai_branly.53474.html
http://www.elysee.fr/elysee/elysee.fr/francais/interventions/discours_et_declarations/2006/juin/allocution_de_m_jacques_chirac_president_de_la_republique_a_l_occasion_de_l_inauguration_du_musee_du_quai_branly.53474.html

Le paradoxe du renard piége.

Nietzsche comparait le vieux Kant a un renard alafois intelligent et stupide qui, aprés avoir brisé
les barreaux de sa cage, y retournait de son plein gré ; lamorale, la « Circé des philosophes », avait
une nouvelle fois frappé de stupeur et de fascination un instinct critique pourtant particulierement
salubre et puissant pour finalement restaurer, sous le coup du « ressentiment », I’increvable pré§ugé
théologique. Comme le dard du scorpion, cet instinct retourné contre lui-méme devait provoquer le
suicide annoncé. Ne pourrait-on pas, mutatis mutandis, S approprier cette critique nietzschéenne de
Kant pour I’ appliquer a certains théoriciens postcoloniaux ?

Comment méconnaitre la virulence critique et la radicalité politique du postcolonialisme ? Nous
avons montré (2007) comment il a su nous révéler la brutalité que pouvait comporter le modéle
républicain et combien la question postcoloniale occupait une bonne partie du champ politique
(immigration, intégration, aide humanitaire, tourisme ethnique...). Penser en termes postcol oniaux
ce serait penser enfin la diversité de la société francaise et étre conduit a refonder le pacte
républicain dans le nouveau contexte de la mondialisation.

Mais comment méconnaitre aussi que cette virulence critique s est souvent retournée contre elle-
méme et que le postcolonialisme est tombé quel quefois dans les pieges méme gqu'’il avait dénoncés
chez les autres. C'est ainsi que, comme |I’a montré Jean-Loup Amselle dans son dernier livre
(2008), les déconstructivistes se sont trouveés pris dans un jeu de miroir et ont été conduits a
développer un argumentaire unilatéral : pour faire piéce aux prétentions hégémoniques de
I’ Occident, ils |’ ont constitué en un objet unitaire comme si « I’ Occident » n’ était pas lui aussi une
« construction ».

Le catalogue des stéréotypes concernant « I’ Occident », que |I’on trouve par exemple dans
L’ Occidentalisme de lan Buruma et Avishai Margalit, montre pourtant bien comment, depuis les
ultranationalistes japonais et les nazis, on a pu le constituer en objet de haine pour le proposer ala
vindicte du monde, aujourd’ hui a celle des musulmans en particulier. « L’Occident » serait
matérialiste et superficiel, sans égard pour les valeurs religieuses ou spirituelles, dépourvu de
message universel, dominateur, diabolique et pervers, et trouverait dans la grande ville, Babylone
aux tours arrogantes, le terreau fertile de ses valeurs faisandées. L’ « occidentalisme » est I'image
en miroir de I’ « orientalisme » : il construit « I’Occident », modéle d’inhumanité, comme altérité
absolue par rapport al’islam, lareligion ascétique et virile des déshérités. Mais, a la différence de
I’« orientalisme », |’ « occidentalisme », mélange d’une idéologie de gauche (critique de la
domination) et de droite (stigmatisation de la décadence démocratique), trouve sa source, avant
gu’'il ne s'exporte en Orient, dans les courants anti-Lumiéres et antimodernes de I’ Occident |ui-
méme. A I’ origine du romantisme allemand, par exemple, Herder opposait d&a aux niaiseries et &
la superficialité des Lumieres une Kultur allemande fondée sur le sol, sur le sang et I’instinct du
Volk, et en Angleterre Edmund Burke stigmatisait |a « table rase » de la Révolution francaise
comme un événement anthropol ogique monstrueux.

Preuve supplémentaire s'il en était besoin que « I’ Occident » n'a jamais été un, qu’il atoujours été
divisé en lui-méme : « Janus bifrons », il a été en particulier le plus important foyer de domination,
mais il a été aussi le foyer par excellence de I’émancipation humaine. S'il a été esclavagiste
comme |’ ont été bien des peuples, il faut reconnaitre que, dans la longue histoire des traites, sa
seule et véritable spécificité est d avoir été abolitionniste. Il a donc bien une « double mémoire »,
lalumineuse et la sombre, celle qui lui vient des Lumieres et celle de tous les crimes, de toutes les

-12/15-



formes d’ hégémonie, de toutes les monstruosités totalitaires dont il a été, du nazisme au stalinisme,
laterre fertile. Seul un masochisme moralisateur qui s aimente ala haine de soi a pu méconnaitre
cette part de lumiére qui motivait d§jal’insolente fierté que donnait & Périclés la considération de
la politeia grecque.

Lalogique des renversements, on le sait, ne nous fait changer ni de systeme, ni deterrain. C'est en
lui obéissant que ce radicalisme politique qui a cherché a donner la parole aux cultures populaires
subalternes a été conduit ace qu’il faut bien appeler des régressions culturalistes.

Le retournement du regard, le retournement du stigmate infamant en slogan qui permet, sur le
modéle de la négritude, de s affirmer, par exemple, comme Black, Renoi, Nigger... est un geste
typiquement postcolonial mais un geste qui reconduit lalogique qu’il voulait subvertir et prélude a
I”introduction d’un modéle ethno-racial, d’un modele identitaire multiculturel, sorte de monstre
allogéne dans la culture républicaine.

Cette logique du renversement est souvent a |’ cauvre dans les travaux du postcolonialisme, qui
retourne contre I’ Occident les stéréotypes émis par celui-ci. L’insistance sur les méfaits d’un
colonialisme systématiquement diabolisé a pour conséquence de lui donner une efficience
démesurée. Par contraste avec ce colonialisme qui, pour un peu, aurait fait entrer « I’homme
africain » dans I histoire (comme I’ avait dit 1), on construit une
vie indigene a I’ authenticité fantasmée, vie idyllique fondée sur le consensus et I’ entraide. Ce
primitivisme — ce déni d’historicité — qui fait le lit de toutes les formes d’intégrisme et de
fondamentalisme est alors tout prét a constituer I’idéologie de ces intellectuels du Sud réfugiés
dans la niche professionnelle d’un pays impérialiste qui valorise le multiculturalisme et piege les
meilleurs éléments des pays de Sud. Il y aurait ainsi pour certains une science africaine commeil y
avait naguére une science prolétarienne, et le jus de betterave, selon Thabo Mbeki (cf. Hirsch,
2006), serait la meilleure médication contre le sida... Comment méconnaitre que tout cela
s alimente a ce que Nietzsche appelait le ressentiment, ressentiment contre I’ Occident sans doute
mais ressentiment aussi contre le mouvement et la vie. N’ est-ce pas ce ressentiment qui nous dit
par exemple : il y aun autre monde, il y a un alter-monde et |les pays du Sud peuvent trouver une
aternative al’ économie de marché afin d’ échapper aux contraintes de I’ « Empire »...

A latentation de découper, d’ essentialiser, de durcir les identités, a la tendance & méconnaitre le
tissage dont nous sommes constitués, a dénier le métissage et I’ historicité des peuples, il faut
répondre une fois de plus que rien n’est pur et que tout est mélé. « Méé », ¢’ était le mot des Essais
de Montaigne qui le disait de lui-méme. Le paradoxe est que la reconnaissance du flux, du
processus, du passage, du mélange... est le bien commun de quelques vieilles cultures du Sud, qui
ne prétent de réalité qu’ al’impermanence des agrégats provisoires que nous sommes ; seul alorsle
paradoxe, paradoxe revendiqué et non plus subi comme une dirimante contradiction, est apte a
paralyser une logique duelle humaine, trop humaine pour nous placer, de fagon abrupte, devant une
réalité ultime, exemptée du sens. Mais cela, il est vrai, est une toute autre histoire...

[llustration : lessi2306, « Todtnauberg », 19.3.2006, (licence ).

Bibliographie
Jean-Loup Amselle. L’ Occident décroché, Paris, Stock, 2008.

Jean Beaufret, Le poeme de Parménide, Paris, Pur, 1984.

-13/15-


http://www.elysee.fr/elysee/elysee.fr/francais/interventions/2007/juillet/allocution_a_l_universite_de_dakar.79184.html
http://www.flickr.com/photos/lessi/114576541/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Walter Benjamin, « Sur le concept d' histoire » in (Euvres, tome I, Paris, Gallimard, 2000, pp.
427-443.

Homi K. Bhabha, The Location of Culture, Londres et New Y ork, Routledge, 1994.

Pascal Blanchard, Nicolas Bancel et Sandrine Lemaire (dir.), La fracture coloniale. La société francaise
au prisme de |" héritage colonial, Paris, Découverte, 2005.

Edmund Burke, Reflections on the Revolution in France, Harmondsworth, Penguin Classics, [1790]
1986..

lan Buruma et Avishai Margalit, L’ Occidentalisme. Une bréve histoire de la guerre contre I’ Occident,
Castelnau-le-L ez, Climats, 2006.

Cornelius Castoriadis, Domaine de I’ homme, Paris, Seuil, 1986.

Cornelius Castoriadis, « La relativité du relativisme. Débat avec le Mauss in Revue du Mauss
semestrielle, n°13, 1999.

Dipesh Chakrabarti, Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Difference,
Princeton, Princeton University Press, 2000.

Dipesh Chakrabarti, Habitations of Modernity, Chicago, University of Chicago Press, 2002.
Jacques Derrida, L' autre cap, Paris, Minuit, 1991.

Jacques Dewitt, L’ exception européenne. Ces mérites qui nous distinguent, Paris, Michalon, 2008.
Franz Fanon, Peau noire, masque blanc, Paris, Seuil, [1952] 1975.

Michel Foucault, L’ archéologie du savoir, Paris, Gallimard, 19609.

Antonio Gramsci, Cahiers de prison, Paris, Gallimard, 1971.

Martin Heidegger, « La gquestion de latechnique » in Essais et conférences, Paris, Gallimard, 1958.
—, Approches de Holderlin, Paris, Gallimard, 1962.

—, Unterwegs zur Sprache in Gesamtausgabe, vol. 12, Francfort, Klostermann, [1950-1959] 1985.

Johann Gottfried von Herder, |dées sur la philosophie de I’ histoire de I’ humanité, Strasbourg, Levrault,
[1784-1791] 1834.

Valérie Hirsch, « » in Libération, 9 octobre 2006.

Dominique Janicaud, « La raison démocratique et ses revers » in Critique, n°540, mai 1992, pp.
331-346.

Serge Latouche, L’ occidentalisation du monde, Découverte, 2005.
Neil Lazarus (dir.), Penser le postcolonial. Une introduction critique, Paris, Amsterdam, 2006.
Claude L évi-Strauss, Race et histoire, Paris, Denoél/Gonthier, 1975.

Jean-Francois Lyotard., La condition postmoderne, Paris, Minuit, 1979.

-14/15-


http://www.liberation.fr/terre/010162834-sida-l-afrique-du-sud-change-de-cap

André Malraux, Antimémoires, Paris, Gallimard, 1967.

Valentin Y. Mudimbe, The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy and the Order of Knowledge,
Bloomington, Indiana University Press, 1988.

Ashis Nandy, The Intimate Enemy, Delhi, Oxford University Press, 1983.

Olivier Roy, La sainte ignorance, Paris, Seuil, 2008.

Marie-Claude Smouts (dir.), La situation postcoloniale, Paris, SciencesPo, 2007.

Tomio Tezuka, « Une heure avec Heidegger » in Philosophie, n°69, mars 2001.

Edward Wadie Said, L’ Orientalisme, Paris, Seuil, [1978] 1997.

Paul Valéry, Regards sur le monde actuel, Paris, Gallimard, 1945.

Francois Warin, « Retour de flammes » in Autre-Sud, n°38, septembre 2007.

Max Weber, L’ éthique du protestantisme et |’ esprit du capitalisme, Paris, Gallimard, 2003.

Slavoj Zizek, Bienvenue dans le désert du réel, Paris, Flammarion, 2007.

Article mis en ligne le Monday 22 June 2009 a 00:00 —

Pour faire référence a cet article :

Francois Warin,” Lahaine de I’ Occident.”, EspacesTemps.net, Works, 22.06.2009
https.//www.espacestemps.net/en/articles/la-haine-de-occident/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-15/15-



	Espacestemps.net
	La haine de l’Occident.


