
- 1 / 18 -

L’invisibilité du tort et le tort de
l’invisibilité.
Par Joan Stavo-Debauge. Le 19 April 2007

On voudrait bousculer ici un embarras spécifiquement français[1], regardant les sciences sociales
et l’action publique, qui a trait à l’attention accordée à la Question raciale et à la diversité
ethnique. Notre intérêt pour cet embarras fut relancé lors de la rédaction d’un rapport commandé
par un collectif militant, le Capdiv[2], s’efforçant de faire valoir la cause des noirs en France et de
porter en place publique des maux dont l’existence même indique que la communauté politique
française ne se tient pas à la hauteur des principes sur lesquels elle prétend se fonder. Le Capdiv
entend articuler une voix signalant que les populations noires de France n’ont pas part aux comptes
de l’histoire, des places, des biens et principes promus par la communauté politique française. Les
membres de ce collectif se manifestent comme noirs, ils estiment que c’est là une désignation
ajustée à la dénonciation d’un tort racial irréductible  – irréductible c’est-à-dire intraduisible dans
l’idiome de la Question sociale et non strictement dérivable des inégalités dites « sociales ». Leur
premier souci s’est porté, lors d’une série de colloques[3], sur l’« invisibilité » dans laquelle sont
tenues des populations noires qu’ils cherchent à constituer comme un sujet politique portant une
voix manifestant la diversité ethnique, culturelle ou religieuse de la communauté politique
française et pointant le méfait des discriminations raciales qui se développent en son sein.

Afin d’équiper cette voix de quelques « faits » sur lesquels asseoir l’envoi de la Question raciale,
outre leurs propres efforts, ils m’ont demandé de faire un état des lieux des sciences sociales
françaises quant à l’objet « les noirs en France » puis de me pencher sur le droit et les politiques
anti-discriminatoires[4]. La chose est entendue pensera aussitôt le lecteur, oui, et c’est heureux car
nous ne sommes pas aux États-Unis, ajoutera-t-il sûrement, il n’y a rien de tel qu’un objet dûment
constitué sous cette description pour ou par les sciences sociales.

C’est vrai, à l’issue de notre exploration de la littérature sociologique et anthropologique française,
on peut s’accorder avec ce lecteur imaginé, mais fort peu imaginaire. Il n’existe pas d’objet se
rendant descriptible sous la catégorie « noirs en France » pour les sciences sociales françaises.

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/invisibilite-du-tort-et-le-tort-de-invisibilite/
https://www.espacestemps.net/en/articles/invisibilite-du-tort-et-le-tort-de-invisibilite/


- 2 / 18 -

Mais, on se gardera de s’en féliciter. On voudrait plutôt s’étonner de cette absence et la convertir
en une inquiétude proprement politique qui ouvrira à l’armement d’une critique. Une critique se
portant sur l’inconséquence des sciences sociales françaises et de l’action publique qui se sont
rendues, conjointement, incapables de factualiser les méfaits dont elles disent se soucier mais aussi
de reconnaître les torts que tentent de porter à l’attention du public les personnes noires.

De qui nous parlent les sciences sociales françaises et de quoi
s’inquiètent-elles ?

Lorsqu’on se penche sur la littérature française contemporaine appartenant aux genres de la
sociologie ou de l’anthropologie[5], si l’on ne trouve pas de « noirs en France », on tombe
cependant sur des familles africaines, des étudiants africains, des agents publics Domiens (souvent
postiers, aides-soignants ou encore douaniers), des migrants venant de l’Afrique Sub-Saharienne et
qui peuvent être distribués en autant de groupes nationaux, régionaux, voire ethniques. On croise
des sans-papiers, des Antillais, des groupes aux contours flous qui seraient passés de l’indigne
statut d’indigènes à celui, guère plus envieux, d’immigrés, mais aussi des tirailleurs sénégalais[6].
Bien des visages et des figures donc, mais pas de noirs. Pourtant, il est massivement question, dans
l’ensemble des sciences sociales de ces dernières années, d’un contingent de processus, tenus pour
intrinsèquement négatifs, répondant aux noms de « ethnicisation », « racialisation » ou même
« racisation » des « rapports sociaux ».

Mais, voilà donc des processus qui, en dépit de leur puissance négative alléguée et de leur caractère
irrésistible, ne donnent pas lieu à la génération de groupes ou de communautés, ainsi des noirs,
s’offrant à une catégorisation publique, ouvrant à des enquêtes et à des descriptions que
prendraient en charge des chercheurs qui se disent soucieux de la montée de tels phénomènes. Sous
la description « noirs », on ne trouve rien, lors même qu’il s’agit d’un mode de catégorisation
indéniablement ajusté aux nombreux torts, trop rapidement masqués sous ce mot de passe
« d’ethnicisation des rapports sociaux », qui ont été perpétrés sur cette base même et visent encore
les personnes ainsi caractérisées (les discriminations raciales). Bref, l’identité, comme la
communauté noire, même en l’état minimal d’une communauté de partage de l’expérience d’un
tort ou d’exposition à un tort spécifique, un tort proprement racial, est donc littéralement
inexistante pour les sciences sociales[7].

Cela signifie-t-il que les processus de « racialisation des rapports sociaux » ne sont pas aussi
irrésistibles que les chercheurs le déclarent ? Il ne semble pas que ce soit le cas, même si
l’unanimité de leur dénonciation ne vaut pas preuve. Mais ce sont des processus bizarres. Bizarres,
car ils n’ont pas de descendances. En effet, il est intrigant qu’ils n’invitent pas à la naissance de
communautés dont le ressort de constitution serait la commune passibilité des personnes ainsi
rassemblées aux méfaits spécifiques et aux conséquences indésirables qu’emportent ce tort racial
auquel elles doivent pourtant nécessairement faire face si elles sont malmenées par ces processus et
que ceux-ci sont aussi irrésistibles qu’on veut bien le dire.

De telles communautés, fondées sur la reconnaissance du partage d’un tort enduré, tentent bien
d’exister, comme en témoigne le Capdiv ou le Cran, mais elles ont des difficultés à se faire
entendre et à rassembler autour d’elles. Pourtant, comme le remarque Tommie Shelby, en
spécifiant une variété d’identités noires polarisée par le départ entre une thin et une thick blackness
puis en se demandant laquelle est la plus apte à assurer la mise de fond nécessaire à l’entretien
d’une conscience collective et d’une solidarité noire, la reconnaissance par les intéressés de cette
commune passibilité au tort racial peut et doit suffire à la constitution d’une communauté luttant



- 3 / 18 -

contre les discriminations[8] : « les noirs ont seulement besoin de reconnaître que la raison pour
laquelle ils souffrent de mauvais traitement tient au fait que les autres les voient comme disposant
d’une thick blackness (leur thin blackness étant tenue pour être le signe d’une plus profonde
différence) […]. L’identification entre les membres de ce groupe oppressé racialement peut, alors,
être basée sur leur reconnaissance mutuelle de ce triste et dérangeant fait » (Shelby, 2002, p. 264).
Pour les sciences sociales, l’existence d’une telle communauté pourrait, également, n’être basée
que sur cette seule reconnaissance du « fait » des discriminations raciales, mais cela supposerait
qu’elles s’inquiètent de l’établir…

Le problème que l’on veut considérer est tout entier logé dans cette notion de « fait » à laquelle
T. Shelby ordonne la constitution d’un collectif solidaire s’engageant dans la lutte et qui, à notre
avis, devrait aussi commander l’existence même des noirs, comme communauté passible d’un tort
racial irréductible, pour les sciences sociales. Ce « triste et dérangeant fait » (ibid.) des
discriminations raciales, voilà ce qu’elles ne peuvent reconnaître et moins encore faire reconnaître.
Est-ce à dire que les discours sur « l’ethnicisation » ou la « racialisation » sont vains et creux ?
Oui, d’une certaine façon, car ils ne concourent à établir aucuns « faits » discriminatoires et
n’offrent nulles ressources aux personnes censément victimes de ces processus pour politiser leur
situation en leur fournissant de quoi donner à voir le tort auquel elles sont exposées. Cette absence
des sciences sociales quant à cet objet ne va pas sans gêner l’institution d’un sujet collectif ayant la
juste prétention de porter une parole des noirs en France afin d’attirer l’attention sur leur situation,
de leur rendre part aux comptes de la communauté politique française (notamment à son histoire),
en favorisant leur prise en compte, et de viser une amélioration de leur sort sous le double rapport
de l’égalité raciale et de l’hospitalité à la diversité ethnique et culturelle.

Si les sciences sociales françaises nous apprennent peu sur ces problèmes, voilà qui est moins vrai
de la philosophie politique. Ironie du sort, lorsqu’elle s’est mise à s’enquérir de ces questions, elle
s’est rapprochée des premières.

Quand ces sciences sociales manquent un rendez-vous avec la
philosophie politique.

La philosophie politique contemporaine lorsqu’elle est venue à s’occuper de la question
multiculturelle, des attachements ethniques, de l’expérience de la discrimination ou encore du
« fait » du pluralisme culturel a rencontré, à cette occasion, les sciences sociales. D’abord en
empruntant à l’ontologie des « groupes sociaux » et à des formes de holisme propres aux diverses
traditions de la sociologie et de l’anthropologie, mais aussi en approfondissant la question de la
« stigmatisation » (Goffman) et de l’humiliation ou bien celle du « polythéisme des valeurs » et des
« groupes ethniques » (Weber), autant d’éléments appartenant au fonds des sciences sociales.

En guise d’illustration attestant de ce mouvement, on peut rapidement lister quelques auteurs ayant
fait ce déplacement en direction de tels thèmes. Ceux que l’on va évoquer ne sont pas tous, loin
s’en faut, bien disposé à l’endroit de la « question multiculturelle ». Toutefois, les soucis qui sont
les leurs témoignent selon nous de cette exploitation philosophique d’un fonds de problèmes ou de
topiques appartenant aux sciences sociales. À titre d’exemple, on peut ici penser au « soi
encombré » (« embedded self ») que Michael Sandel (Sandel, 1984) a opposé, dans une « stratégie
d’implosion » (Hunyadi, 2002), à l’individu libéral de J. Rawls (Rawls, 1987). Ou bien, répondant
à Sandel et approfondissant les vues de John Rawls[9], à une version de libéralisme ordonnée à la
valorisation du bien du « pluralisme culturel et religieux » proposée par William Galston (Galston,
1989). Mais l’on peut aussi avoir en tête l’anthropologie dialogique, ancrée dans des communautés



- 4 / 18 -

historiques se rapportant à des « hyper goods » (qui leur donnent un horizon de sens), de Charles
Taylor, anthropologie le menant à prêter attention à la « worthyness » des cultures et à considérer
la consistance des attachements communautaires (Taylor, 1994 et 1998). Il faut également songer
au travail de Will Kymlicka, authentique penseur libéral, sur la place du contexte des « cultures
sociétales » dans la constitution de l’espace de « choix » et dans la disposition à l’« autonomie »,
personnelle et collective, des individus (Kymlicka, 1995). Mais, il peut aussi être question de
diverses « philosophies de la reconnaissance » (Ricœur, 2004), notamment celle de Axel Honneth
(Honneth, 2000). Un auteur s’inscrivant dans le sillage des travaux de Jürgen Habermas[10] et qui,
en s’appuyant sur la philosophie sociale de Hegel et sur la sociologie d’inspiration pragmatiste de
Mead, fait grand cas de la qualité des relations intersubjectives, se déployant et se sécurisant au
sein de différentes « sphères de reconnaissance », dans la constitution d’une identité individuelle
pleine et non « pathologique » des personnes ainsi que dans leur « réconciliation » au sein d’une
communauté toujours plus inclusive et « intégrée » (Deranty, 2003). On pourrait également penser
à Avishaï Margalit qui montre que les discriminations ne sont pas « seulement une question de
justice distributive mais encore un sujet d’humiliation » (Margalit, 1999, p. 150) et souligne
l’importance de « l’intégrité » des personnes et de leur « honneur » de membre d’une diversité de
« groupes d’inclusion », de moindre rang que la citoyenneté mais qui ne doivent pas être négligés
pour autant.

Ces emprunts à des concepts et à des ontologies puisés dans le giron des sciences sociales
apparurent nécessaires aux philosophes dès lors qu’ils se sont inquiétés de donner à comprendre la
consistance de communautés ou de « pratiques » culturelles maltraitées par certaines formes de
libéralisme politique se montrant indifférentes à de tels attachements culturels ou aveugles à des
différences tenues pour négligeables. Toutefois, cette rencontre ne se fit qu’avec la tradition
sociologique et les philosophies sociales qui l’alimentaient, ou qu’elles nourrissaient, et non avec
les sciences sociales contemporaines[11]. Elle fut ajournée car les sociologues et les
anthropologues français avaient déserté ce terrain de la « culture » et des communautés et étaient
restés majoritairement sourds à la question de l’ethnicité, au moins jusqu’au milieu des années
1990. Cependant, lorsqu’elle viendra à faire une percée en France c’est massivement sous les
atours négatifs de cette « ethnicisation » si souvent rebattue[12].

De sorte que c’est dans un embarras que les chercheurs français sont empêtrés maintenant qu’ils
doivent rendre compte de la montée de voix se rapportant à des identités ethno-raciales afin de
donner à entendre et à reconnaître des communautés faisant valoir la spécificité d’une expérience
ou l’expérience d’une spécificité. Une spécificité qui n’est pas nécessairement entièrement
résorbable dans l’expérience d’une injustice, dans le fait d’une inégalité ou d’une domination
historique. Ni même encore dans l’idée d’une friction aux frontières entre des groupes voisins qui
seraient en concurrence dans un même espace social et politique et qui s’inventeraient continûment
une « ethnicité » pour se faire face (et pour faire front), de même que pour se démarquer et se
distinguer les uns des autres. « Ethnicité » réduite, dans ce dernier cas, à un jeu de et aux
« frontières » procédant de catégorisations croisées, donc sans aucun contenu substantiel et sans
engagement à l’égard de biens, comme chez l’anthropologue Frederick Barth. F. Barth dont les
travaux, depuis la traduction d’un article séminal (Barth, 1995), ont fait florès et participé à ancrer
l’idée, fort dommageable, que l’ethnicité, parce qu’elle est parfois « instrumentalisée », ne serait
qu’« instrumentale ». Mais comme le remarque Carole Viaud-Gayet, à propos d’un autre sujet
miné, « si des formes sociales peuvent être instrumentalisables, cela ne signifie pas pour autant
qu’elles sont par nature instrumentales » (Gayet-Viaud, 2005).

Cet embarras n’est pas uniquement français, il traverse l’ensemble des sciences sociales, et y



- 5 / 18 -

compris l’anthropologie. Marshall Sahlins, regardant le devenir de l’objet « culture » dans
l’anthropologie contemporaine, remarque ainsi une forte discordance des temps et des soucis entre
les anthropologues et les « sujets » de leurs observations (Sahlins, 2000). « La discipline a été
saisie par une panique postmoderne quant à la possibilité du concept de culture lui même.
Précisément au moment où les populations qu’ils étudiaient étaient en train de découvrir leur
« culture » et proclamaient leur droit à exister, les anthropologues étaient en train de disputer la
réalité et l’intelligibilité du phénomène. Tout le monde avait une culture ; seuls les anthropologues
en doutaient » (op. cit., p. 202). La même année, George Guille-Escuret (Guille-Escuret, 2000) fait
état d’une escalade, chez les anthropologues et ethnologues français, de la crainte de participer à
des « réifications abusives » les prémunissant abusivement contre l’emploi de « termes destinés à
entourer un groupe » et, par là, à lui donner existence et consistance pour l’enquête.

Si la gêne est partagée, il reste qu’elle est considérablement plus vive en France. Car cette
entreprise de « désubstantialisation », si ce n’est d’invisibilisation, des identités culturelles (et/ou
ethno-raciales) n’a pas seulement été armée par les tours de cette pensée « post-moderne »
qu’évoque M. Sahlins ; soit une pensée qui valorise la dissémination, la dispersion, l’invention
perpétuelle, l’hybridation, le métissage, l’ouverture, la labilité, etc., c’est-à-dire toute sorte de
mouvements, beaucoup plus politiques que descriptifs, appuyant une « topique du bricolage »
(Breviglieri et Stavo-Debauge, 2004) destinée à conjurer des risques de clôture et d’enfermement
(sur un « propre » qu’il faudrait immuniser et préserver) ou d’exclusion (de l’altérité). Elle s’est
jointe à un credo « républicain » qui offrait un autre puissant moteur d’occultation du « fait » de la
diversité ethnique en ne voulant reconnaître qu’une seule figure de communauté (la « communauté
[nationale, si ce n’est nationaliste] des citoyens ») et qu’un seul état des personnes[13]. En effet,
c’est aussi une compréhension très étrange de ce credo Républicain, compréhension pourtant
massivement partagée malgré son inconséquence foncière et son caractère paradoxale[14], qui fait
obstacle à la considération (i.e. prise en compte) de la diversité « interne » à la communauté
politique –  lors même qu’elle valorise les bienfaits d’une diversité à l’extérieur de la communauté
politique en brandissant devant ses voisins une « exception culturelle » et en faisant valoir le génie
d’une Nation dotée d’une « mission » singulière (Laborde, 2001) – ainsi qu’à la mise en œuvre
d’une politique effective de lutte contre les discriminations. Compréhension très étrange, car ce
« républicanisme », régulièrement agité par un grand nombre d’intellectuels et d’acteurs publics,
ne semble même plus être une promesse puisqu’il ne donne lieu à aucune politique publique un
tant soit peu crédible. Bien souvent, il n’a même rien de républicain, puisqu’il n’est, comme le note
Michel Seymour, qu’un nationalisme qui s’ignore, ou feint de s’ignorer. Selon le philosophe, il
revient alors aux chercheurs de s’attacher à faire en sorte de « parvenir à neutraliser les effets d’une
politique de nation building qui serait conditionnée par des réflexes nationalistes inavoués. Pour le
dire crûment, les républicains jacobins qui dénoncent sans retenue les revendications minoritaires
sont le plus souvent des nationalistes qui s’ignorent […]. C’est donc parce qu’on est sous l’emprise
du nationalisme (civique ou ethnique) que l’on s’offusque à l’idée d’adopter une politique de
reconnaissance des minorités » (Seymour, 2000, pp. 127-129).

Lorsque ce « républicanisme » n’est pas un vulgaire nationalisme empruntant des habits d’apparats
pour mieux cacher sa triste figure, il reste que c’est plutôt comme une mystique toute négative, ne
faisant rien d’autre que de nourrir ou de légitimer des défiances infondées et de générer une
« panique morale » (Ogien, 2004), qu’il fonctionne. Et qu’il fonctionne hélas très bien, puisqu’il
joue alors comme un redoutable éteignoir de revendications qu’il devrait pourtant accueillir en
vertu des valeurs mêmes sur lequel il est censé se fonder, ainsi, bien sûr, de l’égalité mais aussi de
l’exigence de participation de tous et de chacun aux desseins, aux charges et aux bienfaits de
l’appartenance à la communauté politique. La capacité de ce très étrange « républicanisme » à



- 6 / 18 -

valoir comme un terrible éteignoir et un violent étouffoir de revendications normativement fondées
est dramatiquement démontrée par Jean-Philippe Dedieu. Dans un intéressant article relatif à
« l’intégration des avocats africains dans les barreaux français » (Dedieu, 2004), il remarque que
« dans le contexte français, la relative renonciation par les avocats africains à un discours porteur
de justice social est bien tributaire de la conversion initiée par l’élite du barreau à l’idéologie
libérale mais elle est – aussi et surtout – le témoignage de son assujettissement à l’idéologie
républicaine » (op. cit., p. 229). Assujettissement redoutable et pernicieux puisque l’auteur de
l’article montre ainsi comment ces avocats noirs font leurs l’accusation de « communautarisme »,
accusation pendante à cette idéologie « républicaine ». Et, de la sorte intimidés, ils se tiennent alors
à distance d’une action (qu’elle soit collective ou individuelle) visant à défendre ou à représenter
les intérêts des noirs ou des personnes originaires d’Afrique. Sous l’emprise de cette idéologie,
certains de ces avocats Africains se gardent même de porter certaines causes, car ils « souhaitent
[…] ne pas se laisser enfermer dans la catégorie d’avocats communautaires » (op. cit., p. 224).
Ainsi, de l’un d’entre eux qui « exprime un profond malaise à la perspective de prendre en charge
des dossiers de sans-papiers », et l’auteur de noter alors que « la plupart des avocats consultés sur
cette thématique estiment qu’une sélection par trop systématique d’affaires où ils représenteraient
une partie immigrée serait préjudiciable à leur réussite professionnelle même s’ils ne nourrissent
aucune illusion quant à leur perception sociale »[15].

Par un drôle de retournement, qui devrait étonner et indigner n’importe quel honnête homme, la
situation est maintenant la suivante : les personnes qui se rassemblent pour réclamer des comptes et
pousser la réalisation de leurs droits ou pour faire entendre l’absence d’accomplissement des
exigences pratiques et normatives de l’égalité, ou bien encore pour demander que justice leur soit
rendue, se voient exposées à l’indigne, mais hélas très intimidant, qualificatif de
« communautaristes » pour seule et unique réponse[16]. Il nous semble que cette réponse indigne
? indigne en tant qu’elle ne prend pas même le temps d’écouter et de s’inquiéter de savoir si les
torts dénoncés ont bien quelque existence coupable ? masque surtout et essentiellement un
embarras. Un embarras, quant au traitement de la « question raciale » et des discriminations
ethniques, si vif que d’aucuns préfèrent contester jusqu’à leur réalité même ou encore
décrédibiliser ceux qui s’en font les insistants porteurs, plutôt que de s’y confronter de manière un
tant soit peu conséquente et cohérente.

Paradoxalement, du côté des chercheurs se réclamant d’une sociologie censément « critique » et
d’inspiration bourdieusienne, cette occultation du tort racial a également été renforcée par le
constat, inquiet, de la perte « d’intensité cognitive » (Pharo, 1996) de la « question sociale ». En
effet, le constat de cette perte d’« intensité », au lieu d’ouvrir de la place à la publication d’autres
problèmes politiques, a dressé, aux yeux de beaucoup de chercheurs, toutes les autres questions,
ainsi de la question des discriminations, comme autant de fâcheux concurrents qui pourraient faire
définitivement disparaître cette bonne forme de politisation de la « justice sociale » que constituait
la « question sociale » ; cela en minant le bon clivage oppositionnel (i.e. le clivage de « classe) et la
solidarité de la « classe ouvrière », laquelle serait spécialement vulnérable à la montée en puissance
du clivage « français »/« étrangers » et/ou « français de souche »/« immigrés » mis en politique par
l’extrême droite. Il est en effet fréquent que la « question raciale » soit sans cesse mise sous le
boisseau ou subrepticement glissée sous le tapis plus recommandable d’une « Question sociale »
qui, pourtant, ne se porte guère mieux.

Cette façon de ne pas répondre à la question posée en amenant sur la scène une autre question,
tenue pour plus centrale ou plus facilement traitable, parce que l’on craint que s’inquiéter de la
première ne vienne à masquer ou à abîmer la seconde, n’est pas nouvelle. Cela fait fort longtemps



- 7 / 18 -

que la « question raciale » et le problème des inégalités affectant les minorités ethno-raciales sont
renvoyés dans les cordes de cette manière là. Suivant un raisonnement pervers, il semble que la
plupart des chercheurs se refusent à reconnaître la réalité du tort subi par les minorités ethno-
raciales, ou même à seulement se pencher sur celui-ci, par crainte de participer à la constitution
d’une agence de lutte collective qui pourrait braquer, miner d’un clivage racial ou bien encore faire
concurrence à la « classe ouvrière ». Même s’ils ne vont pas jusqu’à mettre complètement en cause
le fait des discriminations, il reste qu’ils posent qu’il n’y a qu’une seule bonne manière d’adresser
les inégalités et les injustices, lesquelles sont d’ailleurs dites « sociales ». Leur défiance à l’endroit
de la mise en œuvre d’une politique de lutte contre les discriminations « raciales » est alors parfois
très secondaire. Elle ne fait, parfois, que traduire une inquiétude pour l’épuisement de la
« Question sociale », cadre classique d’appréhension, mais aussi de résolution, des inégalités qui
affectent la communauté politique et dont le devenir semble très incertain lorsque vient à
disparaître la « classe ouvrière » ? une figure tout à la fois centrale dans l’histoire des inégalités
telle qu’elle nous est contée (comme victime principale) et motrice quant à leur politisation (en tant
qu’agent de transformation sociale et lieu d’organisation des résistances à l’ordre social)[17].

Mais la prégnance de cet embarras doit aussi beaucoup à la portée perverse et aux effets
collatéraux de la « déconstruction » des « ethnies » et des « groupes ethniques » engagée par une
anthropologie post-coloniale (Amselle et M’Bokolo, 1985) qui entendait solder les comptes de la
complicité historique de la discipline avec l’administration coloniale et le projet impérial, mais qui
s’est ensuite rendue difficilement capable de reconnaître l’ethnicité contemporaine, ravalée au rang
des « ethnies » de facture coloniale (Amselle, 2001), et les discriminations raciales actuelles. Un
rapprochement trop immédiat entre les contextes coloniaux (en eux mêmes assez disparates) et la
situation française actuelle peut générer des effets pervers, conduire à des erreurs de jugement et
induire une paralysie politique. C’est en partie parce qu’ils sont empêtrés dans cette histoire, et
sous le coup de la hantise d’une réactualisation de schèmes de gouvernement des personnes et
d’administration des populations tenus pour typiques de la période coloniale, que nombre de
chercheurs et d’intellectuels se montrent incapables de penser le présent et de se tenir à la hauteur
de ses exigences politiques. Cela est spécialement vrai pour ce qui concerne la mise en œuvre
d’une politique anti-discriminatoire effective et conséquente, qu’ils appellent pourtant de leur vœu.
Un bon exemple est fourni par des propos tenus par Stéphane Dufoix et Patrick Weill  dans
l’introduction de l’ouvrage qu’ils ont récemment dirigé, L’esclavage, la colonisation, et
après…(Dufoix et Weil, 2005). Lors même qu’ils sont mesurés et circonspects quant à la nature et
à la forme du poids de ce passé sur le présent et quant à la comparabilité des contextes[18], c’est
néanmoins armés de préventions générées par la mémoire des situations coloniales qu’ils disent, en
passant, quelques mots, peu amènes et lourds de défiances, à propos des politiques de lutte contre
les discriminations. Lesquelles politiques sont immédiatement crédités « d’effets pervers » (op. cit.,
p. 10) : « La dynamique du “mauvais souvenir” peut parfois se payer d’effets pervers, notamment
quand la mise en place de politiques destinées à enrayer les discriminations fondées sur les
différences raciales contribue à la solidification des cloisonnements et à l’inscription immobile
dans des catégories artificielles »[19].

Il est d’ailleurs à noter que l’apparent réveil de l’histoire du colonialisme, comme en atteste la
toute récente vigueur éditoriale en ce domaine, ne participe pas nécessairement à éclaircir la
situation présente[20]. De sorte qu’il nous semble nécessaire de prendre quelques distances d’avec
certains travaux et certaines positions politiques qui pensent la situation actuelle dans une
continuité sans faille d’avec les différents avatars de l’idéologie, de l’imaginaire et du mode
d’administration coloniale des populations désignées à l’époque comme « indigènes ». Cela ne
signifie pas que l’histoire ne doit pas être considérée, pas plus que cela ne veut dire que l’on doit



- 8 / 18 -

négliger ce que la présente situation des noirs en France peut devoir à ce sombre héritage colonial,
mais aussi post-colonial. Le négliger serait dommageable[21]. Toutefois, une raison nous invite
malgré tout à une certaine circonspection, car il appert que c’est, à bien des égards, un rapport
problématique avec cette histoire, qui ne passe pas et travaille de l’intérieur les sciences sociales
contemporaines, qui grève considérablement la réflexion, est nuisible à une analyse sereine de la
situation présente et empêche de confectionner une politique de lutte contre les discriminations
conséquente et un tant soit peu efficace.

Pour le dire autrement, et contrairement à ce qu’avancent Pascal Blanchard et Nicolas Bancel, nous
ne pensons pas que c’est l’absence d’enquêtes sur « les articulations République et colonies » qui
empêche « en partie de comprendre des questions contemporaines qui trouvent une partie de leurs
fondements dans ces articulations : nous pensons notamment au représentations de l’immigration
issue de l’ex-empire, aux rapports inter-communautaires ou encore aux discriminations »
(Blanchard et Bancel, 2005, p. 50). Nous n’estimons pas non plus que c’est « l’atonie de l’analyse
historique sur le sujet » qui « empêche encore de penser dans toutes leurs dimensions » (ibid.) les
problèmes publics et « questions contemporaines » que ces deux chercheurs énumèrent dans cet
extrait précité. Il nous semble plutôt que c’est une certaine forme d’obsession et de fascination
négative pour le passé et l’imaginaire colonial qui entrave, de bien des façons, la pensée ainsi que
la mise en œuvre d’une politique de lutte contre les discriminations raciales effective. En tout cas,
jusqu’ici cela a, semble-il, été le cas. Certes, peut-être bien qu’une connaissance plus fine et plus
circonstanciée des différents contextes coloniaux permettrait de ne pas les rabattre indûment sur la
situation présente ainsi que sur les problèmes et exigences politiques actuelles. Et peut-être cela
permettrait également de ne pas regarder les enjeux de la situation contemporaine depuis le seul
prisme négatif de ces contextes antérieurs, au demeurant peu connus, qui lèvent rapidement des
indignations faciles.

D’autant que ces contextes, ou le plus souvent les représentations produites par la propagande
colonialiste, sont fréquemment mobilisés pour des raisons qui ont peu à voir avec un souci
strictement historique, puisque, pour reprendre une expression de Isabelle Merle et
Emmanuelle Sibeud, les travaux qui les prennent pour objet se tiennent entre la « repentance » et
une « patrimonialisation » que l’on peut dire négative. Très sévères, quant à ces travaux, ces deux
historiennes estiment qu’il convient d’« examiner d’un peu plus près ce qu’ils nous proposent »
(Merle et Sibeud, 2003, p. 4). Elles remarquent alors que « leur discours s’articule autour de deux
objets essentiels : les stéréotypes qui seraient la matrice des représentations des populations
dominées et de notre gestion de l’altérité, et la coupable imbrication reliant un héritage colonial
non assumé et un présent frappé d’amnésie. D’où leur prédilection pour les questions de mises en
scène qu’il s’agisse des zoos humains ou des visions de l’autre, « de l’indigène à l’immigré ». Dans
un cas comme dans l’autre, la volonté de déconstruire une mécanique présentée comme perpétuelle
joue contre une appréhension véritablement critique de son fonctionnement et de son efficace. […]
La convocation de l’imaginaire colonial propose […] une remémoration associant adroitement le
retour sur soi culpabilisant et l’auto-critique disculpante »[22].

L’emballement de la « déconstruction » et ses impasses politiques.

Lorsque les thématiques multiculturalistes armées par la philosophie sont arrivées, tardivement, en
France, les sociologues et anthropologues du cru furent donc gênés aux entournures car ils étaient
accaparés par une vaste entreprise de « désubstantialisation » des communautés, identités et
« pratiques » ethniques ou culturelles. Conduite par la peur de participer à une « essentialisation »
des identités, ou de nourrir un « culturalisme », et instruite par plusieurs funestes événements



- 9 / 18 -

historiques ayant déposé de prégnantes hantises[23], dont la vitalité était constamment relancée par
l’actualité de nouvelles « guerres civiles » et de nouveaux génocides, cette entreprise visait
initialement à dissiper la « surestimation du statut ontologique » (Livet, 2001) d’un ensemble
d’entités (« race », « groupe ethnique », mais aussi « culture », « tradition », etc.) qui s’étaient
trouvées embarquées dans la justification et l’organisation de redoutables méfaits dont mémoire
était gardée. Pour les chercheurs, il s’agissait de réviser à la baisse le statut ontologique d’entités
sociales ? qui pendant longtemps composèrent, pourtant, la base du réalisme de leurs disciplines et
sur lesquelles reposaient leurs explications causales à prétentions nomologiques ? ayant rendu
possible des opérations de valorisation politique exclusiviste qui ont pu donner lieu à la guerre, à
l’oppression ou à l’exclusion.

En sapant la fermeté ontologique et le crédit de réalisme accordé aux « cultures », aux « groupes
ethniques », aux « identités » et aux « traditions » ? le plus souvent en proclamant qu’il ne
s’agissait là « que de constructions sociales »[24], de sorte à miner leurs prétentions à
l’authenticité, à l’immémorialité ou à la primordialité ? les chercheurs nourrissaient l’espoir qu’il
était possible de se préserver de leur mise en valeur exclusive et de résister à leur vicieuse
instrumentalisation politique. Cette entreprise de sape d’un réalisme conféré antérieurement par la
science à des entités conceptuelles dont l’Histoire avait révélé le caractère funeste et destructeur a
commencé juste après la seconde guerre mondiale, en s’attaquant à la notion de « race » afin de
conjurer le retour de politiques totalitaires adossées à une telle partition de l’humanité. Ce geste a
été conduit sous l’égide et le patronage de l’Unesco (Stoczkowski, 1999). Witor Stoczkowski en a
retracé le mouvement et l’intention[25]. « Lorsque la guerre prit fin et que les crimes hitlériens
furent jugés, l’Occident tenta, timidement, de faire procès à son héritage intellectuel. La notion de
race devait inévitablement se trouver sur le banc des accusés. L’Unesco exprima une conviction
alors dominante en inscrivant dans sa constitution l’idée selon laquelle les atrocités de la guerre qui
venait de s’achever avaient été rendues possibles par la doctrine de l’inégalité des hommes et des
races. Pour ne plus voir de nouveaux Auschwitz, on voulait éradiquer le mal à sa racine et faire
disparaître la doctrine des races, source présumée de l’horreur suprême. » (op. cit., p. 43). Au
départ, le projet consistait à défaire l’idée qu’il existerait une pluralité de « races »
hiérarchiquement ordonnées, séparant décisivement les personnes et ruinant l’horizon comme la
possibilité de la constitution d’une humanité commune. Mais, par la suite, il semble que ce travail
nécessaire se soit porté, de façon excessive, sur un ensemble d’autres entités en tant qu’elles
étaient, elles aussi, susceptibles d’offrir prise à des processus de « racisation » et d’exclusion de
groupes et de personnes hors de la commune humanité – et le programme de « déconstruction »
s’est alors attaché à un lot d’autres entités.

De nos jours, l’inquiétude et le travail critique se sont pour le moins emballés. Ce n’est plus
seulement que « l’étude des différences entre les hommes est devenu suspecte. Suspecte car on
redoutait qu’elle ne fournît des arguments qui pourraient servir à diviser l’humanité, à porter les
différences à l’absolu, à les juger scandaleuses ou insurmontable, conduisant un jour à une
ségrégation, une discrimination, voire une extermination » (op. cit., p. 47). Les hantises se sont
singulièrement creusées et les gestes de conjuration des maux, attisant leurs défiances et animant
leur travail, se sont carrément affolés. Ainsi, c’est le fait même de la catégorisation et de la
publicisation d’une quelconque différence et d’un différentiel quelconque (et donc y compris d’une
inégalité politiquement et/ou moralement indue) qui est maintenant compris comme étant
intrinsèquement dangereux, car il est estimé que la catégorisation publique pourrait amorcer une
mise à part de la communauté politique et engendrer une « stigmatisation » des personnes qui en
sont passibles. Cette crainte, bien qu’elle soit en partie historiquement fondée, repose sur une
conception relativement indigente de la catégorisation[26]. Non contente de réduire celle-ci à



- 10 / 18 -

l’inscription d’un clivage binaire et mutuellement exclusif et de ne pas prêter attention à la
sémantique des différentes catégories en jeu, elle ne pense aucunement les bienfaits et les rôles
positifs que celle-ci peut revêtir et n’entrevoit pas qu’il ne peut exister de problèmes publics bien
constitués, et de politiques publiques efficaces et évaluables, sans la confection d’un dispositif de
catégories ad hoc (Trom et Zimmermann, 2001). Or, les discriminations raciales afin d’être
factualisées et adressées réclament un dispositif de catégories ad hoc.

Cette entreprise critique de « déconstruction », une fois achevée[27], n’est maintenant pas sans
inconvénients majeurs pour aborder le double problème de la diversité ethnique et de la Question
raciale[28]. D’abord, elle laisse les « cultures », les communautés et les minorités ethno-raciales
dans un état de liquéfaction ou d’indifférenciation qui les soustrait à toute opération de
reconnaissance – et en amont d’identification. Car, pour ainsi dire, il n’y a plus rien à reconnaître
ou bien parce que la reconnaissance elle-même, dès lors qu’il s’agit de la mettre en œuvre et de
s’inquiéter de son équipement logistique, réclame de saisir des différences qui, une fois
publiquement catégorisées, sont dites menacer « d’assigner » les individus et de miner
décisivement l’unité, l’indivisibilité et la paix de la communauté politique nationale. Cette même
entreprise critique ne permet également plus de comprendre en quoi les cultures et les
communautés transportent des biens, génèrent des attachements et délivrent des bienfaits qui
importent aux personnes estimant appartenir à l’une ou l’autre d’entre elles (Breviglieri et Stavo-
Debauge, 2004). Et cette incapacité à le comprendre n’est pas non plus étrangère au tropisme
français qui ne voit l’ethnicité, re-décrite dans les termes négatifs d’une « ethnicisation des
rapports sociaux », que comme une menace à éradiquer, un mal à conjurer ou un phénomène à
« déconstruire » et non comme ce qu’il faut prendre en compte et ce avec quoi il convient de
composer.

La « déconstruction », voilà d’ailleurs la forme de politique à laquelle devrait s’adonner
l’anthropologie, si l’on en croit Jean-Loup Amselle, cela d’autant qu’une telle politique serait, par
nature, « républicaine ». En effet, dans la conclusion de son livre Vers un multiculturalisme
français (Amselle, 2001), c’est ce que cet auteur propose. « Il revient à ceux qui défendent une
position républicaine ouverte le droit et le devoir de montrer, lorsqu’une revendication
particulariste prétend prendre la figure de l’universel, la façon dont cette identité, pour reprendre le
mot de Boas, “en est venue à être ce qu’elle est”. Ainsi serait brisé, dans le cas de la France, le jeu
de miroirs entre l’État, les porte-parole des communautés et l’extrême droite, jeu de miroirs qui
enferme l’individu dans des stigmates identitaires et le contraint à se définir de façon univoque. Le
dévoilement des processus de construction des identités servirait donc simplement, dans ce cas, à
relativiser les prétentions des acteurs sociaux, de façon à réaliser un compromis entre les intérêts de
l’individu et ceux de la collectivité. Dans son rôle de défenseur des droits de l’homme, l’attitude
républicaine consisterait à déconstruire les identités pour protéger ce qu’il y a d’universel en
chacun de nous » (op. cit., p. 179). Cette politique est étrange, car, plutôt que de prendre en compte
les voix et les demandes de compte qui s’élèvent, elle s’arroge le droit de les défaire, sans même
s’inquiéter d’écouter les torts dénoncés, et semble par avance récuser le « fait » du pluralisme
ethnique ou des inégalités raciales[29].

Sur le plan des discriminations raciales, ce n’est en effet guère mieux. Car cette entreprise de
« déconstruction », en faisant porter le poids d’un soupçon sans précédent sur une catégorisation
qu’elle a rendue, dans un aberrant raccourci, équivalente au « racisme », empêche décisivement de
constituer, puis de faire reconnaître le tort des discriminations raciales et d’en appeler au droit.
Montrons pourquoi en nous arrêtant sur le problème de la « mesure des discriminations » et de la
place de la statistique et de la disposition de catégories ethno-raciales dans la mise en œuvre et



- 11 / 18 -

l’évaluation des politiques anti-discriminatoires. Si nous employons l’expression de « mesure des
discriminations » c’est en cédant à une convention langagière très problématique, car bien qu’elle
soit d’usage courant cette expression est partiellement insensée. En effet, on va le voir, si la
catégorisation des traits ou différences donnant lieu un tort spécifique ainsi qu’un raisonnement de
nature statistique sont logiquement et logistiquement nécessaires, ce n’est pas pour mesurer ou
dénombrer des discriminations mais pour les établir dans le format d’un « fait » publiquement
observable sur lequel un accord et une reconnaissance peuvent être arrêtés[30]. C’est d’autant plus
vrai depuis l’inscription du concept de « discrimination indirecte » dans le droit français, un
concept puissant mais qui impose de rendre disponible des appuis comptables et des équipements
cognitifs inédits aux personnes afin de réduire la distance entre le « jugement de droit » et le
« jugement ordinaire » (Thévenot, 1992) puis d’apprêter les situations pratiques où s’exercent
l’action à l’accueil et à l’observation des obligations légales pesant sur les sujets des normes
juridiques[31].

Les contraintes logiques et logistiques de la factualisation du tort racial
et de la mise en œuvre du droit et des politiques anti-discriminatoires.

Si la notion de « discrimination indirecte » dispose d’une formidable puissance critique, c’est
qu’elle autorise le droit à sanctionner des conduites en allant « au-delà de l’intention
discriminatoire » (Miné, 1999, p. 92) car elle l’invite à apprécier les conséquences des actions et
des épreuves dont les justiciables sont responsables. Depuis son inscription dans le droit, il n’est
plus nécessaire de disposer du document d’une intention (trace écrite, déclaration orale, présence
explicite d’un critère qui dispose un motif prohibé, témoignage d’un tiers, etc.) pour considérer en
droit qu’il y a ou pourrait y avoir « discrimination ». Mais, pour être mobilisée, cette notion
réclame que soit rendu disponible un ensemble de ressources logistiques susceptibles d’équiper la
vigilance des personnes à l’égard des effets et conséquences de leurs activités. Puisque le jugement
de droit ne vise plus seulement des dispositions inactives (procédures, règles, pratiques ou critères
appréciés « au repos » et jugés sur ce qu’ils déclarent, formellement, à l’attention) mais se doit
d’enquêter sur leur activité même en estimant les effets ou impacts de leur mise en œuvre sur des
classes d’individus spécifiés par leur « appartenance » à des « groupes » passibles de
discriminations. Dès lors, pour le droit, « la discrimination n’est donc plus seulement définie
comme un acte ponctuel et intentionnel : elle est également repérable objectivement,
indépendamment des intentions et mobiles des agents » (Calvès, 2001, p. 169).

Si accroissement des pouvoirs du droit il y a, il convient de disposer d’appuis pour l’appeler et lui
paver un chemin praticable. Un chemin qu’il pourra alors emprunter pour s’assurer un plein
exercice et faire valoir son autorité en soumettant les justiciables à une obligation de révision des
conventions et d’encadrement des épreuves, de sorte à éliminer les inégalités indues, informée par
le « modèle pour l’action » (Jeammaud, 1990) que rend disponible la règle de droit prohibant les
discriminations (« directes » et « indirectes »). Pour voir ce que cette règle de droit requiert,
ouvrons une enquête relative à la façon dont se constitue le « fait » de la « discrimination » dans sa
généricité, qu’elle soit « directe » ou « indirecte », car c’est sur la base de la factualité d’un méfait,
celui d’une inégalité de traitement portée à son attention, que le droit s’anime. Nos remarques
portent sur la grammaire même (i.e. les conditions logiques et pragmatiques de son usage) du
concept juridique de « discrimination » afin de montrer que la question de la mise en visibilité des
différences ethniques et/ou raciales est logée au cœur même du droit et de la politique, y compris
militante, anti-discriminatoire.

La compréhension antérieure de la notion de discrimination ne sanctionnait que le fait de



- 12 / 18 -

distinguer expressément les individus sur base d’un des motifs prohibés dans et par le droit. En
prohibant la discrimination, il s’agissait d’interdire un engagement intentionnel à faire le départ
entre les personnes et à leur réserver des sorts différents en vertu de distinctions qui, en droit, ne
devaient disposer d’aucune pertinence. Solidaire d’une compréhension qui ordonnait son enquête à
la saisie d’une intention ou d’une déclaration, pour le juge la « discrimination » devait, en un
certain sens, se percevoir ou s’entendre, spécialement en France où les lois anti-discriminatoires de
1972 et 1990 visaient à contrecarrer un « racisme » appréhendé et traité essentiellement comme
l’expression d’une « idéologie » funeste ou d’une « opinion » haineuse (Bleich, 2000). Elle était
qualifiée, si le juge pouvait arrêter son attention et clore son jugement sur la perception d’une
intention documentée devant lui par des textes la consignant ou par le témoin d’une déclaration.

Depuis la révision du droit français intervenue à la suite de la transposition des directives
européennes, on peut dire qu’une « discrimination » est clairement quelque chose qui ne se perçoit
pas. Si l’on nous accorde que par « perception » on entend une saisie et une compréhension
immédiate, dans le présent d’une situation, d’une signification prélevée dans l’environnement,
alors une « discrimination » ne se perçoit pas mais doit être amenée à l’attention au prix d’une
enquête et d’un raisonnement comparatif usant d’un dispositif catégorial et cognitif spécifique. Les
cas où l’on peut dire, sans prononcer une phrase insensée, que l’on perçoit une « discrimination »
sont rares, on ne peut en envisager qu’un seul et c’est d’ailleurs sur lui que se concentrait un droit
français inquiet d’une certaine forme de « racisme ». Pour pouvoir la prononcer, il faudrait être
témoin d’une scène où une personne « raciste » se déclare telle et légende son acte lorsqu’elle agit
à l’encontre de sa victime. Et encore, notre témoin ne pourrait percevoir une « discrimination » que
si, hormis lui, la scène à laquelle il assiste comprend au moins trois personnes : (A) le « raciste »,
(B) une personne ayant une apparence ou une identité descriptible sous une catégorie X et (C) une
autre personne ayant une apparence ou une identité descriptible sous une catégorie Y. Ajoutons
que pour que notre témoin perçoive là une « discrimination », il doit savoir que l’individu (A) n’a
pas le droit de faire le départ entre l’individu (B) et l’individu (C) en prenant appui sur leur
apparence ou identité raciale et/ou ethnique. Si toutes ces conditions sont réunies, si le témoin
dispose de ces connaissances et embrasse la scène d’un seul regard, alors il pourra dire qu’il a
perçu une « discrimination ». Soit qu’il a vu l’individu (A) énoncer qu’il donne effet au fait que les
individus (B) et (C) n’ont pas la même apparence ou la même identité raciale et/ou ethnique et
qu’il agit en raison de cette différence même alors qu’il devrait ne lui donner aucune valeur
pratique car le droit l’interdit. Notre témoin, s’il assistait à une telle scène, percevrait un cas
exemplaire, mais rare, d’une discrimination raciale (ou plutôt « raciste ») directe et flagrante car
intégralement explicitée par son auteur.

En opérant ce détour nous posons à leurs bases mêmes la question de la catégorisation et de la mise
en visibilité des différences raciales, lesquelles sont solidaires de la possibilité de factualiser le
méfait des discriminations puis d’agir en conséquence. Un jugement établissant l’occurrence d’une
« discrimination » ou d’une inégalité raciale ne peut s’activer que sur la base d’une épreuve
statistique, puisque c’est à l’issue de celle-ci que se détermine et se constitue le « fait » qui doit être
porté devant le juge, les Autorités ou le public lui-même. Par épreuve statistique, on ne désigne ni
la discipline ni l’appareil étatique centralisé qui la supporte. On entend plus modestement un
travail consistant à ramasser et à rassembler en un tableau des situations, des individus, etc., afin
d’opérer une comparaison permettant d’établir s’il y a ou non, et si oui dans quelle mesure, des
écarts entre eux sous un certain rapport indexé aux motifs prohibés (« race », origine ethnique,
mais aussi religion, etc.).

La notion de « discrimination », avant même qu’elle soit spécifiée comme « directe » ou



- 13 / 18 -

« indirecte » et qu’elle n’en vienne à devoir intéresser le droit, est de part en part comparative, car
il s’agit, à l’issue d’une épreuve quelconque, d’établir une balance de justice entre plusieurs
individus y ayant communément pris part afin de savoir si d’aucuns ont été moins bien traités que
d’autres. La violation de l’interdiction de discriminer n’a pas la factualité d’un méfait ordinaire et
c’est dans la nature de celle-ci que gît la nécessité de s’en remettre à un travail de catégorisation
ethnique et/ou raciale. Sauf si une intention se publie dans un énoncé non ambigu ou bien s’inscrit
dans un texte valant instruction, cette violation ne se perçoit pas, elle est établie à l’issue d’une
comparaison entre diverses situations et classes de personnes afin d’objectiver le « fait » d’un
différentiel défavorable. Ce différentiel doit jouer systématiquement en défaveur d’une classe,
défaveur qui doit pouvoir être rapportée à la catégorie que rendent disponibles malgré eux les
individus. Si c’est le cas, il apparaîtra que, durant l’épreuve à laquelle tous ont participé, quelqu’un
ou quelque chose (procédure, règle ou mesure) a donné effet à la catégorie d’appartenance ou
engendré une différence qui affecte défavorablement une personne appartenant à une minorité
ethno-raciale. Il y a discrimination raciale, si (i) un différentiel négatif se trouve objectivé en un
fait observable, si (ii) ce différentiel peut être indexé à un opérateur (auteur, procédure, règle) dont
il soit possible de dire qu’il donne effet à une caractérisation raciale, prend appui sur celle-ci ou
génère des conséquences négatives pour la personne appartenant à tel ou tel groupe, enfin si (iii)
les objectifs de celui qui est responsable de cet opérateur sont tenus pour illégitimes ou
disproportionnés dans leurs conséquences.

Pratiquement parlant, pour qui doit juger, ce chemin se parcourt à rebours. Pour avérer une
discrimination, il faut disposer de l’inégal traitement comme d’un « fait » dont il convient de
montrer qu’il résulte d’un opérateur qui donne effet à une conséquence inégale. Mais, au départ, il
reste qu’il faut être en mesure de factualiser ce désavantage ou cet inégal traitement en procédant à
une enquête comparative qui s’appuie sur un raisonnement statistique élémentaire. Dit autrement,
le raisonnement et l’exposition statistique doivent intervenir avant même toute « mesure » ou tout
« chiffrage » de la « discrimination ». Ce n’est pas pour « quantifier » ou « mesurer » des
« discriminations » qu’il est nécessaire d’agencer un dispositif catégorial faisant place à des
désignateurs raciaux ou ethniques et lancer des enquêtes d’ordre statistique, ce qui laisse entendre
à tort qu’elles seraient déjà avérées et disponibles comme autant d’événements individués et donc
dénombrables. Ce n’est pas pour « chiffrer » la réalité d’une discrimination déjà offerte à
l’attention que les catégories et la statistique sont requises, mais bien pour la constituer comme
réalité publiquement accessible en l’état d’un « fait » communément observable.

François Vour’ch et Véronique De Rudder (Vour’ch et De Rudder, 2000) commettent une grave
erreur de jugement lorsqu’ils récusent l’usage de la statistique et la confection de catégories
ethniques et/ou raciales en estimant que ce qui est nécessaire c’est un « travail d’analyse » : « s’il
est aléatoire de « compter les plaintes », il est beaucoup plus difficile de compter « ce qui ne se
voient pas », de recenser, donc, non seulement ce qui révèle des discriminations directes, mais
aussi celles dites « indirectes » qui sont incorporées dans les comportements et les pratiques
quotidiennes des institutions privées comme publiques, qui sont de fait institutionnalisées. Celles-
ci, pour être « révélées » nécessitent moins une comptabilité qu’un travail d’analyse ». Erreur dit-
on, puisqu’ils font comme si le « fait » discriminatoire se donnait de lui-même et que ses
« victimes » apparaissaient en plein jour avant toute enquête comparative mobilisant des catégories
ad hoc et incorporant un nécessaire raisonnement statistique. Leur « travail d’analyse » ne saurait
remplacer l’établissement de la réalité de l’inégalité, il ne peut se déployer qu’après, une fois la
« discrimination » constituée en l’état d’un « fait ». Or il se trouve que ce « fait » ne peut être établi
sans la disposition de catégories adéquates et sans la mise en œuvre d’un raisonnement statistique
élémentaire.



- 14 / 18 -

Veiller (à) l’égalité raciale.

La nécessité de la catégorisation ethnique et/ou raciale est donc inhérente au double
questionnement déplacé par les règles de droit promues par le droit anti-discriminatoire
rénové[32]. Exigence qui se soucie de la réalité et de l’effectivité de l’égalité. Questionner la réalité
de l’égalité suppose nécessairement de faire des parts et de s’inquiéter d’une répartition, bref elle
invite à l’enquête et réclame une inédite réflexivité. Elle interroge aussi la justice et le caractère
équitable des épreuves auxquelles s’affrontent les personnes. Ainsi, cette exigence met à la
question la justice des épreuves et s’enquiert de savoir si elles n’emportent pas des effets dits
« discriminatoires » s’ils affectent négativement une catégorie spécifique d’individus en les
empêchant de rencontrer positivement ce que celles-ci requièrent. L’obligation de « non-
discrimination » conjoint ces deux inquiétudes et déplace une demande de veille et de révision des
épreuves et des « conventions » afin d’y faire cesser le jeu de « forces » illicites, « forces »
(Boltanski et Chiapello, 1999) qui ne peuvent s’appréhender qu’à travers l’exposition de la
disproportion de leurs effets et conséquences au détriment de certains « groupes ».

Ainsi, « proprement comprise, l’exigence de non-discrimination impose une obligation de tenir
compte de certaines différences, ce qui implique la visibilité de celles-ci » (De Schutter, 2001,
p. 39). Pour des raisons logiques irrécusables, avec lesquelles il semble vain de chercher à biaiser,
conjointement à l’exigence de non-discrimination vient une contrainte de mise en visibilité, de
spécification et de consignation de la race ou de l’ethnicité des personnes. Cette mise en visibilité
permet au juge, aux justiciables et aux pouvoirs publics de veiller (à) l’égalité en objectivant des
effets et des conséquences défavorables résultants du jeu des épreuves et des « conventions » qui
les soutiennent (Ghirardello et Van Der Plancke, 2006). Sans une telle consignation et
objectivation, il est impossible de savoir si les agents répondent aux exigences de la loi. Et ne pas
mettre à leur disposition des équipements adéquats, les autorisant à veiller à ces conséquences, cela
revient à les exposer à la morsure des sanctions sans leur permettre de réviser leur conduite ou
d’apprêter autrement les épreuves et les « conventions » afin d’éliminer les coupables
discriminations qu’elles génèrent. Sans cela, il est aussi très délicat aux plaignants de faire valoir
leurs droits et de dénoncer un tort quant à l’égalité. En effet, comment faire valoir un droit bafoué,
avec quelques chances de se faire entendre, si l’on ne peut documenter de façon probante une
atteinte à celui-ci, que ce soit face au juge ou face aux pouvoirs publics ?

Voilà une autre pierre à mettre dans le jardin « mouvementiste » de V. De Rudder et F. Vour’ch
qui ont une vue fort peu pragmatique sur les « mouvements sociaux » car ils se refusent à leur
offrir des appuis décisifs pour faire reconnaître les torts contre lesquels ils se mobilisent. « Les
statistiques ne sont pas inutiles, loin de là, mais il y a quelque “pensée magique” à croire qu’il faut
et suffit de disposer de “chiffres” pour provoquer des changements […].C’est essentiellement d’un
mouvement social fort de protestation contre ces ruptures d’égalité, des privations d’universalité,
que pourra venir un changement radical des rapports sociaux de domination que subissent les
discriminés ethnicisés et racisés » (Vour’ch et De Rudder, 2000). Pour se mobiliser et arriver à
forcer les pouvoirs publics, et le public, à la reconnaissance d’un tort racial quant à l’égalité, ne
convient-il pas que ces « mouvements sociaux » soient en mesure de le constituer en l’état d’un
« fait » consistant ? Un « fait » que les autorités et le public ne pourront alors ignorer et contre
lequel il leur sera difficile d’objecter[33]. Il n’est pas idiot, sociologiquement parlant, d’estimer
qu’une mobilisation ne peut se faire entendre que si elle est en mesure de s’appuyer sur une force
probatoire et sur une capacité d’exposition du tort sur lequel elle veut attirer l’attention du
public[34]. Au regard de la nature de ce tort, cette probation et cette exposition ne peuvent se
réaliser sans l’aide d’un raisonnement et d’un équipement statistique, statistique qui seule permet



- 15 / 18 -

de constituer le « fait » dont il est ici question. Ne pas vouloir s’en remettre aux pouvoirs de la
statistique, y compris dans le cadre d’enquêtes ethnographiques de faibles envergures, c’est du
même coup rendre incapables les « mouvements sociaux » d’amener les pouvoirs publics à avouer
le mécompte procédant de la réalité des inégalités raciales.

Quoiqu’il en soit, et au-delà de ces considérations militantes, il reste qu’il convient de porter la
race à l’attention des agents afin qu’ils s’efforcent de ne pas lui donner effet. Car si l’on veut
rendre compte des conséquences de leurs actions quant à la race et si l’on veut pouvoir leur
demander des comptes, il faut bien qu’il en soit quelque part tenu le compte. Ainsi, des
équipements comme le « ethnic monitoring » anglais, supposant une catégorisation de la race et/ou
de l’ethnicité, ont trait à l’exercice d’une vigilance qui, parce qu’elle soutient le travail du droit en
autorisant sa venue et en assurant son efficace, garantit du même coup l’observation des droits des
personnes en les prémunissant d’autant mieux contre des torts qu’elle les amène à la conscience de
leurs fauteurs éventuels en leur donnant une visibilité (Stavo-Debauge, 2005). Laquelle permet
alors aux victimes potentielles de réclamer des comptes en appelant les seconds à répondre de leurs
conduites devant la loi. On retrouve ici le mouvement naturel de l’irruption de la justice, sous sa
modalité de la « demande de compte ». Mouvement aussi de la prise de conscience, qui
n’intervient que parce qu’ils sont rendus comptables de leurs actions et de leurs conséquences, par
ses fauteurs mêmes, de l’injustice coupable qu’ils commettent. Ce que Emmanuel Lévinas a très
bien rendu : « Pour que je sache mon injustice – pour que j’entrevoie la possibilité de la justice – il
faut une situation nouvelle : il faut que quelqu’un me demande des comptes. La justice ne résulte
pas du jeu normal de l’injustice. Elle vient du dehors, “par la porte”, d’au-dessus de la mêlée, elle
apparaît comme un principe extérieur à l’histoire » (Lévinas, 1991, p. 41). La question qu’invite à
poser, et que doit poser, une politique de lutte contre les discriminations, question qu’essayent de
porter les membres de collectifs tel le Capdiv ou le Cran, est celle de l’effectivité de l’égalité. Or
cette question demande, pour pouvoir faire son œuvre, à ce que soit fait le compte de la part des
minorités ethno-raciales à l’histoire, aux biens, aux ressources et aux positions de la communauté
politique française, mais il convient qu’elles soient donc quelque part figurer.

 

En nous mettant dans les pas d’un collectif militant, le Capdiv, qui a ouvert sa critique sur le
problème de « l’invisibilité », dans une diversité de domaines, des noirs en France nous sommes
allés jusqu’à la mise en question de leur absence de figuration catégoriale dans les sciences
sociales françaises. Celle-ci nous semble être à la racine de cette « invisibilité » que cherche à
politiser les membres de ce collectif. Cette absence de catégorisation des noirs en tant que noirs
pèse sur la constitution d’une Question raciale et commande d’un même tenant le défaut de prise
en compte de leur sous-représentation, dans une diversité de sphères d’action, sur laquelle le Cran
cherche à attirer l’attention. Pourtant, c’est bien cette couleur (et/ou race) qui porte à conséquence
et fait une différence dans la France contemporaine et qui, de ce fait, devrait donc faire l’objet
d’une vigilance toute spéciale plutôt que d’une ignorance plus ou moins délibérée. Des
conséquences et une différence essentiellement négatives entraînant des inégalités et un tort
spécifique mais qui ne sont pas même susceptibles de se voir figurés et portés au public afin de
l’enjoindre à une prise de conscience et à une action.

L’invisibilité des noirs en France (i.e. leur absence de figuration catégoriale) va nécessairement
avec l’invisibilité (i.e. l’impossible factualisation et exposition publique) du tort et des méfaits dont
ils font spécifiquement l’objet. Une sorte de crime parfait puisque les méfaits eux-mêmes (passés
ou présents) ainsi que les conséquences indésirables attachées au maltraitement de la couleur de



- 16 / 18 -

peau (i.e. les discriminations) ne sont pas susceptibles d’être factualisés à défaut de l’équipement
catégorial et logistique adéquat. Ainsi cette première invisibilité des noirs se redouble d’une
seconde qui touche, elle, à la publicité et à la reconnaissance du tort et des désavantages les
affectant.

Mais, remarquons que l’invisibilité est aussi, et en elle-même, indéniablement un genre de tort.
Focalisés sur la question de la « stigmatisation » et craignant que la catégorisation publique et la
mise en visibilité des noirs ne préfacent ou ne présagent de fâcheuses mises à part, voilà quelque
chose que semblent oublier les chercheurs en sciences sociales. Et rappelons alors à l’intention de
ceux-ci, qui voient des processus de « stigmatisation » partout, que, comme l’énonce A. Margalit
en partant d’un exemple relatif aux personnes handicapées pour faire un point d’une portée plus
générale, « les marques particulières des stationnements réservés aux handicapés ne sont pas des
stigmates. Elles ne devraient pas être considérées comme des signes d’humiliation mais plutôt
comme des signes de prérogatives […]. Le simple fait de singulariser un groupe ou un individu est
humiliant seulement si l’intention est de tenir des personnes à distance et de les supprimer [comme
dans le cas de l’étoile jaune]. Les marques de parking pour les handicapés ne sont pas indésirables
dans la mesure où elles se proposent d’atteindre le résultat contraire » (Margalit, 1999,
pp. 176-177).

Si l’invisibilité et l’absence de catégorisation, en elles-mêmes et pour elles-mêmes, nous paraissent
relever d’un tort supplémentaire, c’est parce qu’est ainsi déniée aux noirs une participation aux
comptes de la communauté politique. Ce qui donne lieu à l’impression que l’on manque à mettre
en valeur leur contribution et leur part prise à l’histoire de même qu’au présent de ladite
communauté[35] et que l’on ne reconnaît pas leur appartenance plénière à celle-ci. Or, comme
l’ont spécialement travaillé des philosophes comme A. Margalit (op. cit.) et A. Honneth (Honneth,
2004 et 2006), être invisible aux yeux d’autrui, ou pour une communauté, voilà l’une des formes
princeps de l’expérience de l’humiliation, du mépris et du déni de reconnaissance le plus
paradigmatique. En effet, être invisible, c’est ne pas être compté parmi les membres pléniers et
autorisés d’une communauté, ou même d’une situation. C’est également ne pas être pris en compte
comme un participant de plein droit pouvant apporter une contribution susceptible d’être reconnue
distinctement et saluée par les autres participants de la communauté. Mais, c’est être aussi tenu
pour indigne d’égards et d’attention, bref ignoré ou dédaigné. Ce sont de telles expériences qui
résonnent dans les plaintes quant à leur impression d’invisibilité portées par nombre de personnes
noires. Des plaintes articulant le sentiment qu’elles ont de ne pas avoir part à l’intégralité des
bienfaits de l’appartenance à la communauté politique française, alors qu’elles participent
indéniablement à elle, qu’elles furent même intriquées dans des épisodes funestes et peu glorieux
de son histoire, qu’elles y sont membres de plein droit, et que, non contentes d’y résider, elles ont,
le plus souvent, grandi en son sein et possèdent la nationalité française.

Des chercheurs qui s’inquiètent des processus de « racialisation des rapports sociaux » on aurait pu
attendre qu’ils offrent une visibilité aux mécomptes dont font l’objet ceux qui semblent en être les
victimes premières. Mais cela supposerait qu’ils réalisent que la lutte contre de tels processus
réclame des « investissements de formes » (Thévenot, 1986) spécifiques et que sans un travail de
catégorisation adéquat[36], aussi complexe que soit une telle entreprise, c’est dans une invisibilité
durable et une méconnaissance préjudiciable que resteront les torts de la discrimination raciale et
de l’inégale hospitalité de la communauté politique française à certains éléments de sa diversité
ethnique interne. Tant que cette réflexion et ce travail ne seront pas menés, il y a lieu de croire que
rien ne changera puisqu’il est difficile de penser qu’une politique anti-discriminatoire puisse se
réaliser dès lors qu’elle refuse de se donner les moyens de (faire) reconnaître les méfaits dont elle



- 17 / 18 -

prétend s’inquiéter et sur lesquels son activité devrait porter. En l’état, la politique française est
donc inconséquente[37]. Et cette inconséquence n’épargne pas la réflexion et les postures critiques
de la plupart des chercheurs français, depuis que les uns et les autres ont précipitamment pris en
marche le train de la lutte contre les discriminations ethniques et/ou raciales et que chacun y va de
son petit pamphlet ou de son livre collectif composé dans l’urgence. En effet, inconséquente, la
politique de ces chercheurs l’est également. Puisque, comme on l’a vu, il ne saurait y avoir de
politiques de luttes contre les discriminations sans l’équipement de catégories ad hoc et sans
l’utilisation des opérateurs, logiques et logistiques, de la statistique. La factualisation du tort contre
lequel il convient d’agir en dépend, et l’accomplissement de la lutte, et cela au niveau même du
droit, le réclame. Il s’agit alors maintenant de savoir pendant combien de temps les chercheurs en
sciences sociales, les statisticiens et les agents publics vont être capables de résister, en dépit de la
logique la plus élémentaire, à cette évidence pratique.

Pour l’instant, et même chez les chercheurs les plus informés, la résistance est forte et les
paradoxes qui grèvent leur raisonnement et leur prise de position sont massifs. Ainsi, que dire, par
exemple, face à cette phrase qui conclut le brillant, quoique très partial, petit ouvrage de G. Calvès
sur la « discrimination positive » ? En effet, G. Calvès y écrit que « la discrimination positive
renverse le sens de la préférence accordée naguère aux blancs au détriment des noirs, ou aux
hommes au détriment des femmes. La balance qui pèse les droits et les mérites comprend toujours
deux mesures. Il est donc nécessaire, pour prévenir le malaise et même l’indignation que ne
peuvent manquer de susciter des préférences accordées en fonction de pareils critères, d’établir
avec certitude que c’est l’égalité elle-même qui commande et justifie ce détour par l’inégalité »
(Calvès, 2002, p. 124). Que dire ? Que dire puisque, du fait des réticences à figurer
catégorialement les noirs et leur vis-à-vis approprié (les « blancs » comme elle l’écrit), il est
impossible de faire savoir, surtout « avec certitude », que l’égalité est bafouée et que inégalité et
injustice « raciale » il y a bien. Plus récemment, dans son rapport sur la diversification du
recrutement de la fonction publique, cette même juriste proposait de donner de plus amples
pouvoirs à un « observatoire de l’égalité » (Calvès, 2005). Mais cet « observatoire », là encore,
qu’observerait-il donc et avec le moyen de quels équipements ? On ne le sait pas.

La question est en suspend, et elle risque de le rester si rien ne bouge et que les violations de la
logique, logique qui veut que pour s’enquérir de l’égalité il est nécessaire de figurer ceux qui
participent d’un tel rapport, continuent à soutenir les dénis politiques. Pourtant, le droit et la justice
n’attendent pas et l’exhortation à la patience, si typique de la « politique de l’intégration » dont
certains auteurs chantaient les louanges il y a encore peu de temps[38], est rien de moins
qu’indécente. L’invocation de principes qui ne mordent jamais sur le monde et la déclaration de
droits qui restent constamment irréalisés, voilà qui ne fait pas, et ne fera jamais, une politique de
lutte contre les discriminations. Et pour que politique il y ait, pour que le droit se mette en branle et
pour qu’il soit proprement mis en oeuvre, il convient de pouvoir reconnaître et de faire reconnaître
les torts subits et les entorses répétées aux principes dont se rengorgent la République, sans
toutefois jamais transformer les exigences normatives de la Constitution en un véritable « projet »
politique réclamant la veille et la réalisation active des droits qui s’y trouvent consignés[39]. Mais
voilà qui suppose que les noirs et les autres minorités exposées au tort racial comptent et soient
comptées, bref qu’elles disposent d’une figuration à leur convenance et reçoivent une attention.
Car c’est dans cette actuelle absence de figuration et d’attention que se trouve la racine du double
problème de l’invisibilité du tort et du tort de l’invisibilité que nous avons voulu souligner[40].

Article mis en ligne le Thursday 19 April 2007 à 00:00 –



- 18 / 18 -

Pour faire référence à cet article :
Joan Stavo-Debauge,”L’invisibilité du tort et le tort de l’invisibilité.”, EspacesTemps.net, Publications,
19.04.2007
https://www.espacestemps.net/en/articles/invisibilite-du-tort-et-le-tort-de-invisibilite/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	L’invisibilité du tort et le tort de l’invisibilité.


