Espacestemps.net

Think human together.

Huntington ou la culture de I'ennemi.
Responsable éditoriale , le Wednesday 5 March 2003

« Savoir de qui nous devons avoir peur » (p. 66), et accréditer « I'idée qu’'il n'y a pas de
politique sans désignation de I’ ennemi » (p. 75) : tels sont pour Marc Crépon deux des principaux
objectifs de Samuel Huntington dans son ouvrage Le choc des civilisations (Huntington, 1996) issu
d’un article paru pendant I’ été 1993 dans Foreign Affairs (1993 ; traduction francaise dans
Commentaire, 1994). Car il faut dire et redire que cette théorie du « choc des civilisations » qui se
présente comme une grille scientifique de lecture du monde est d' abord et avant tout une arme de
guerre (Dagorn, 1999 ; Retaillé, 1998).

C'est ceaquoi s atele Marc Crépon dans L’ imposture du choc des civilisations, paru en juin 2002
aux éditions Pleins Feux, et a qui on doit I’ excellent Géographies de I’ esprit (Payot, 1996) et la
direction du récent Cahier de I’ Herne sur Nietzsche (2001). Comment montrer |es raisonnements
de « tous ceux, terroristes compris, qui n’ont d’ autres objectifs que de globaliser |’ objet de notre
peur » (p. 66) ? D’abord en s attelant a démonter cette globalisation ici comprise comme la
généralisation abusive du concept de « civilisation ». Ensuite en montrant gue nous avons a notre
disposition d’ autres modeles de lecture du monde, que « notre conscience politique (peut) prendre
une dimension cosmopolitique et planétaire » et qu’il peut « y avoir une paix fondée sur le droit »,
une société-monde (Lévy, 1996 ; Dagorn 2003-a) ou « progressivement, les individus de toutes les
SOCi étés existantes commenceraient a se sentir cointéressees a ce qui se passe dans le monde. Or,
c'est exactement I'inverse que propose Huntington. Nous ne pouvons nous sentir concerné »,
explique-t-il, « que par les événements qui interviennent dans notre sphére civilisationnelle. Le
reste ne nous regarde pas|...] » (p. 68).

La lecture de cet ouvrage de Marc Crépon est d’ autant plus nécessaire que I’ on constate que les
idées de Samuel Huntington ont contaminé des pans entiers de la réflexion politique. Ainsi — pour
commencer par deux exemples qui ne sont pas du tout isolés — on peut lire dans un numéro Hors-
Série du Nouvel Observateur intitulé « La Guerre des dieux » (n°46, janvier 2002) les trois sous-
titres suivants : « Le conflit des valeurs est-il inéluctable ? Les droits de I"homme sont-ils
universels ? Le choc des huit civilisations majeures ». On aura noté que si on peut éventuellement
se poser la question de I’ universalité des droits de I’ homme, la question du « choc des civilisations
» est dgjaréglée : ce choc est indiqué sous la forme d’ une affirmation et non d’ une interrogation.
Sur France Info ensuite, une journaliste présente une conférence de Lionel Jospin aux Etats-Unis
fin 2002, et précise que parmi les invités a ce colloque, on trouve également ce Samuel Huntington
« qui avait prévu les attentats du 11 septembre 2001 ».

Une théorie qui s’est déja insinuée jusque dans les
programmes scolaires de Troisiemes et de Terminales.

Dés avant 2001 la carte des « civilisations » selon Huntington, et certains de ses arguments, sont -

Espacestemps.net -1/7- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/huntington-ou-la-culture-de-lennemi/

entrés dans les manuels de géographie de Terminales en 1998 et de Troisiemes en 1999 : sous
couvert d analyses ala Braudel sur les Grammaires des civilisations, (Braudel, 1963), ce sont en
réalité certaines des idées de Huntington qui apparaissent désormais dans ces ouvrages, le manuel
de Terminales Bréal étant le plus explicite sur la question. La confusion entre les analyses en
termes de distance culturelle et de « choc des civilisations » maniere Huntington est dans presque
tous ces ouvrages particuliérement visible. Seul le Magnard Terminales échappe a cette confusion.
Dés avant 2001 on trouve dans des journaux comme Le Monde, pourtant peu suspect a priori, de
plus en plus d’ analyses en termes de guerre de civilisations et de religions. C’est particulierement
vrai des analyses de Henri Tincq — qui suit les questions religieuses au Monde — qui utilise
abondamment la grille de lecture du « choc des civilisations » pour présenter certains conflits. Le 6
juillet 2000 par exemple, Le Monde consacre la page deux en entier a |’ analyse des « “points
chauds” du conflit entre islam et christianisme » : présentant la situation en Indonésie, aux
Philippines, au Pakistan, au Nigeria et au Soudan, Henri Tincq affirme que « ces cing points
chauds illustrent |a persistance d’ une dangereuse confrontation internationale entre islam et
christianisme ». Le quotidien est d’ailleurs assez souvent schizophréne sur ce point : le 27
décembre 2000, Jean-Claude Pomonti analysait la méme situation en affirmant que « les attentats
anti-chrétiens en Indonésie sont avant tout politiques » (p. 3).

Mais bien s0r ¢’ est au lendemain des attentats du 11 septembre 2001 que la grille de lecture du «
choc des civilisations » va sembler particulierement pertinente. Dominique Dhombres dans Le
Monde : « Que dit Huntington qui semble se vérifier dans I’ horrible fracas des tours Jumelles de
Manhattan [...] Les attaques suicides menees contre I’ Occident, son coeur financier (Wall Street)
et militaire (le Pentagone) ne sont gu’ un début », (Jeudi 13 septembre 2001, p. 19). Denis Jeambar
et Alain Louyot dans L’ Express du 13 septembre affirment que « les effroyables attentats commis
aux Etats-Unis|...] ouvrent une nouvelle ére dans I’ histoire du monde, (et) consacrent une fracture
entre civilisations ». Comme beaucoup, ils voient dans le « choc des civilisations » la clé pour
comprendre ce qui est en train de se passer. Leur article intitulé « Guerre contre I’ occident » publie
la carte du « choc des civilisations » et tous leurs arguments renvoient a Huntington : « Le mardi
11 septembre 2001 apparait donc [...] comme le premier jour de cette guerre civilisationnelle entre
I"islam et I’ Occident. Mais ¢’ est aussi e cours de |” histoire qui S emballe. Comme cela s'est d§ja
produit depuis quatorze siécles dans les relations entre le monde musulman et le monde chrétien
devenu occidental. Ce n’ est pas une parenthese, comme |’ a é&té, le temps d’ un siecle, I’ affrontement
entre la démocratie et le communisme, mais une trés vieille affaire, une rivalité plus que millénaire
dont I’intensité a varié en fonction de la démographie, du développement économique et de la
fureur religieuse des deux camps ». N’ayant jamais pu faire leur deuil de |’ ordre international de la
guerre froide, n"ayant jamais accepté la fin de la belle ordonnance du géopolitique au profit de la
complexité de |I’émergence du politique a I’ échelle-monde, de nombreux analystes et intellectuels
trouvent chez Huntington, soit les raisons d’un nouveau « containment », soit celles d’ une
valorisation de la volonté de puissance. L’ exemple |e plus fameux est |e texte de soutien ala guerre
en Afghanistan What we're fighting for, publié en février 2002 et signé par soixante intellectuels
états-uniens de renom, Francis Fukuyama, Samuel Huntington ou encore Michael Walser (voir ace
sujet dans EspacesTemps.net les deux avis contradictoires de Jean-Louis Margolin, « Sud contre
Nord, vraiment ? » et de René-Eric Dagorn « In Gun we Trust. Lare-géopolitisation du monde »).

C’est contre tout cela que Marc Crépon entreprend la tache de « déconstruire |’ interprétation des
événements du 11 septembre 2001 en termes de “choc des civilisations’ » (quatrieme de
couverture). En un peu plus de quatre-vingt pagesil parvient amontrer alafois les faiblesses de la
théorie de Huntington, les dangers des lectures en termes de « chocs des civilisations » et surtout
I"imposture que constitue cette « vision » du monde. C’ est un ouvrage important qui a été écrit ici.

Espacestemps.net -2/7- 17.02.2026


http://www.revues.org/espacestemps/article.php3'id_article=7
http://www.revues.org/espacestemps/article.php3'id_article=7
http://www.revues.org/espacestemps/article.php3'id_article=6

Un ouvrage qui décortique d’ abord les insuffisances du concept de civilisation fagon Huntington,
et qui met ensuite en évidence la vision perverse du politique qui apparait dans la thése du « choc
». L'imposture du choc des civilisations nous met devant la nécessité de nous réapproprier le beau
mot de « civilisation » sali par la médiocrité de la thése de Huntington.

" Les insuffisances du concept de civilisation chez
Huntington.

Samuel Huntington utilise le mot « civilisation » dans un sens bien précis : dans son article
d’ abord, puis dans e chapitre 3 de son ouvrage, la « civilisation » est définie comme « le mode le
plus éevé de regroupement et le plus haut niveau d’identité culturelle dont les humains ont besoin
pour se distinguer des autres espéeces. Elle se définit alafois par des é éments objectifs, comme la
langue, I" histoire, lareligion, les coutumes et par des éléments subjectifs d’ auto-identification [...].
Les civilisations sont les plus gros “nous’ et elle s'oppose a tous les autres “eux” » (Huntington,
1997, p. 40 ; cité p. 29-30). Marc Crépon note immédiatement les liens entre cette définition et les
travaux d’ Oswald Spengler et de Arnold Toynbee. Dans Le déclin de |’ occident (Spengler, 1918) et
dans un autre texte moins connu publié ala fin des années 20, Les années décisives, Spengler

analyse « la pluralité concurrentielle des civilisations (qui) rythme | histoire du 20° siecle » (p. 27)
et propose de voir comme principal danger avenir celui de « |’ attaque de tous les blancs en général
par la masse totale de tous les peuples de couleur qui peu a peu se rendent compte de la
communauté de leurs intéréts » (Spengler, 1928 ; cité p. 27). Huntington, qui se réclame a plusieurs
reprises dans son livre des analyses de Spengler, le suit largement sur ce point : dans une période
de crise ou « |’ ennemi traditionnel » cesse d’ étre facilement identifiable (fin de la premiére guerre
mondiale pour Spengler, fin de la guerre froide pour Huntington), désigner les civilisations
ennemies, ¢’ est « donne(r) un objet concret al’ angoisse diffuse qui accompagne toute crise, (C' est)
rationalise(r) et justifie(r) la peur » (p. 28). De la méme facgon, dans sa monumentale Study of
History, Toynbee utilise largement le concept de civilisation et son influence est évidente sur le
travail de Huntington (Toynbee, 1934-1939). Marc Crépon propose alors une critique en trois
temps du concept de civilisation tel gu'il apparait chez Huntington. Utilisant les analyses que
Raymond Aron avait proposées a la fin des années 50 lors d’un colloque a Cerisy (Aron [dir.],
1961) a propos du concept de civilisation chez Toynbee, Marc Crépon démonte les « trois
guestions que I’on retrouve dans le Choc des civilisations : celle de I’ originalité, celle de la
cohérence et celle du scheme du devenir » (p. 29). Le premier probleme de Huntington est celui de
I”originalité : montrer qu’il ne peut y avoir de civilisation universelle, pas plus que d’ humanité.
Les civilisations sont « non seulement |I’identité la plus large, mais surtout la derniére que I’ on est
susceptible de reconnaitre [...]. Chaque civilisation a son esprit spécifique et [...] ces esprits
spécifiques sont incapables de se comprendre et donc de s entendre » (p. 29 et 32). En restant a
I”intérieur du concept de civilisations juxtaposées, Huntington cherche a démontrer a tout prix que
les valeurs démocratiques d' égalité et de liberté n’ont de sens gu’a I’intérieur de la civilisation
occidentale, que dans les autres civilisations, ces valeurs n’ont aucune existence. La différence
entre civilisations n’est pas conjoncturelle, elle est essentielle. Marc Crépon précise bien sir qu'il
ne s agit pas de nier « gu'au sein de I’lslam est apparu depuis une vingtaine d’ années [...] une
opposition systématique & “I’ Occident” ». Ou, pour le dire mieux, qu’ on a assisté dans cette partie
extréme de I’islam ala « fabrication de (I')’ Occident’ comme le responsable de tous les maux, et
I’ennemi a combattre » (p. 39-40). « Mais doit-on pour autant ignorer, au sein des sociétés
islamiques (comme le fait systématiquement Huntington) I’ existence d’ autres aspirations [...] ?
L’idée et surtout le désir de démocratie (de liberté et d'égalité) ne sont pas le privilége de
I’Occident [...]. Sous prétexte qu’ils travaillent souvent dans la clandestinité, qu’ils sont loin

Espacestemps.net -3/7- 17.02.2026



7

encore d’ étre majoritaires, faut-il les vouer d avance a I’échec ? » (p. 41-42). Marc Crépon
S appuie sur le célébre livre de Mahmoud Hussein, Versant sud de la liberté.

(Hussein, 1989) pour montrer que la modernité n’ est pas réservée al’ occident, et qu’il peut y "
avoir également des grammaires de I'individu (selon le beau titre du récent ouvrage de Danilo
Martucelli) dans les pays du sud. Récemment encore, lors d’ une des derniéres grandes conférences
de I’'uTLs en 2000, les deux auteurs qui utilisent le pseudonyme de Mahmoud Hussein (Bahgat
Elnadi et Adel Rifaat) insistaient sur « I’émergence de I'individu dans les sociétés du sud »
(Hussein, 2001). Ce sont ces individus, porteurs des processus de civilisation justement (au sens de
Norbert Elias), que Huntington décide de ne pas voir. Ou plutot qu’il décide de faire perdre dansle
combat qui les oppose aux intégristes. « (V)ont gagn(er), ceux qui sont conformes a ce qu'’il
suppose [...] étre |’ essence (de la civilisation) [...]. Autrement dit, on postule a |’ avance que le
sentiment d’ appartenance a une civilisation abolit tout jugement critique — qu’il agit comme un
atavisme indépassable. On ne saurait imaginer un déterminisme plusrigide » (p. 43 et 46).

Le deuxiéme postulat de Huntington menant a sa vision réductrice de la civilisation est celui de la
cohérence. « Pour prouver gque les civilisations sont originales, il faut, en effet, que ces différents
domaines aillent dans le méme sens, que rien ne puisse entamer |le dogme de leur étanchéité, de
leur incommunicabilité, de leur absence de relations autre que concurrentielles et conflictuelles »
(p. 47). Or rien n’est moins sOr. Dans le colloque de Cerisy consacré ala discussion du concept de
civilisation chez Toynbee, Henri-lrénée Marrou revenait sur cet aspect de laréflexion en termes de

civilisations : parlant du sud de la France au 12° siécle, Marrou rappelait que « dans la civilisation
guej’isole en ce moment, il y a sans doute de I’ originalité, il y a sans aucun doute de la cohérence,
maisil 'y en ajamais assez, il 'y en ajamaistout afait assez [...]. Jamais nous ne trouvons ...]
une civilisation totalement unifiée ; sinon peut-étre sous sa forme utopigue, au moment ou elle est
en train de se détruire[...]. Lanotion de civilisation se révéle comme un instrument provisoire sans
cesse dépassé » (Aron (dir.), 1961, p. 49 ; cité p. 47-48). Dire cela ¢’ est faire apparaitre une des
grandes faiblesses méthodol ogiques de Huntington : il postule une originalité maximale et une
cohérence toujours suffisante pour nier (ou ignorer) tout ce qui viendrait mettre sa définition de la
civilisation en question. Prétendant s appuyer sur Braudel il fait I'impasse sur I’ un des éléments les
plus importants de la réflexion braudelienne : |’ étagement de la causalité. La ou Braudel
développait largement I’idée des causalités multiples, des temps multiples — multiplicités non
emboitées d’ ailleurs mais plutdt enchevétrées — Huntington ne voit qu’ une seule causalité partout
et toujours : la sur-détermination par |’ appartenance civilisationnelle. « Le double postulat de
I’ originalité et de la cohérence le font recourir & une causalité toujours simpliste » (p. 51). Marc
Crépon analyse alors la maniére réductrice et caricaturale avec laguelle Huntington analyse les
conflits en Bosnie en ex-Y ougoslavie. Avant de conclure sur ce deuxiéme point : « souscrire ala
théorie d’ une causalité unique [...] ¢’est donc privilégier systématiquement I’ explication la plus
faible et, plus grave encore, celle qui fait I’ objet des instrumentalisations idéol ogiques et politiques
les plus destructrices — ¢’ est finalement aller toujours dans le sens de ceux qui cherchent des
justifications ala violence [...]. Lathéorie du “choc des civilisations” [...] est [...] exactement la
théorie qui convient aux terroristes, car elle est, aleurs yeux, lameilleure justification de la terreur
» (p. 54).

Enfin, le troisiéme probléme que pose la lecture du mot civilisation par Huntington est celui du «
schéeme du devenir ». Commun a Spengler, a Toynbee et a Huntington, ce point capital « stipule
gue les civilisations évoluent en passant d’une période de troubles ou de conflits a I’installation
d’'un Etat universel, avant de connéitre le déclin et la désintégration » (Huntington, 1997, p. 41 ;

Espacestemps.net -4/7- 17.02.2026


http://www.tous-les-savoirs.com/index2.html
http://www.tous-les-savoirs.com/index2.html

cité p. 55). Marc Crépon fait clairement apparaitre comment ce scheme du devenir est lié d’abord &
I"idée de déclin et plus encore al’idée « qu’une civilisation cesse d’ exister ou de prospérer quand
ellen’est plusidentique al’idée qu'on s'en fait. C'est lier son existence au maintien de I’ originalité
et de la cohérence [...] sans admettre d’ autre forme de devenir que la préservation de ces fictions
(I"identité a soi, I’homogénéité, quand ce n’est pas la pureté ou |’ intégrité) » (p. 56).

Créer une arme de guerre sous couvert d'une théorie des
relations internationales.

" Le « choc des civilisations » se veut donc porteur d’ une philosophie de I’ histoire. Mais il ne se
limite pas a cela. Samuel Huntington propose également une théorie des relations internationales.
Cest d'ailleurs ainsi gqu’'il présente I’ objectif de son ouvrage : reconstruire un modele général
d’ analyse des relations international es permettant de retrouver une théorie englobante apres lafin
de laguerre froide. « Or cette théorie a deux piliers : la culture de la peur et la culture de I’ ennemi
[...]. Lelivre ne cesse de chercher a provoquer la peur du lecteur. Il n"a méme pas d’ autre but :
apprendre aux Ameéricains aredouter I’lslam [...] et la Chine. C’est donc notre rapport au monde
gue ce livre entend changer, du tout au tout — |’ orientation de notre pensée et celle des relations
internationales. La pensée comme I’ action doivent étre gouvernées par une nouvelle forme de
certitude : savoir de qui nous devons avoir peur » (p. 65-66). S appuyant sur un ouvrage de Karl
Jaspers publié en 1958, La bombe atomique et I’ avenir de I’homme, Marc Crépon analyse alors les
conditions qui permettent de passer d une simple tréve fondée sur la peur et la résignation
(I’équilibre de la terreur pendant la guerre froide par exemple) a une paix fondée sur le droit.
Précisons que Marc Crépon n’entend pas proposer ici une analyse générale de cette idée, mais,
montrer a partir du livre de Karl Jaspers, les présupposeés de la théorie de Huntington. Trois
conditions aors, des conditions psychologiques, étaient requises par Jaspers. La premiére de ces
conditions, nous I’avons indiqué dés I’introduction de ce compte rendu. Elle est essentielle,
reprenons-la entiérement : « notre conscience politique devait prendre une dimension
cosmopolitique et planétaire. Autrement dit, il ne pourrait y avoir de paix fondée sur le droit qu’'a
partir du moment ou, progressivement, les individus de toutes les sociétés existantes
commenceraient a se sentir co-intéressées a ce qui se passe dans le monde. Or ¢’ est exactement
I”inverse que propose Huntington. Nous ne pouvons nous sentir concernés [...] que par les
événements qui interviennent a I’intérieur de notre sphere civilisationnelle. Le reste ne nous
regarde pas » (p. 68). On voit clairement apparaitre ici les é éments du modele communauté-
société qui permettent de dépasser la simple description des oppositions et de leur donner un sens
normatif (Dagorn, 2003-b).

La deuxieme condition selon Jaspers, que Marc Crépon reprend comme critique de Huntington,
c’'est qu'il faut que « notre attachement a I’égalité et a la liberté (en tant que principe
démocratique) excede les limites de notre territoire, les limites de I’ appartenance a un peuple ou a
une civilisation donnés » (p. 69). C’'est ce que Norbert Elias analysait dans I’ un de ses derniers
textes en constatant la capacité des sociétés complexes a créer, pour les individus, les conditions
d’une augmentation de I'identification al’ autre (Elias, 1991). Plus encore, ¢'est |’ orientation méme
de notre pensée qui doit étre dirigée vers cette idée — ce que Jirgen Habermas appelle « la charge
utopique de notre conscience du temps » (Habermas, 1990). Huntington n’a bien sir de cesse que
de prouver le contraire : « |’ égalité et la liberté sont des principes exclusivement défendus par la
civilisation occidentale. Et c’est a ce titre qu’on ne peut pas s entendre avec les représentants
d’ autres civilisations dans |le cadre d' accords internationaux, puisque ceux-ci sont naturellement
portés alaviolence » (p. 70). Certains passages de |’ ouvrage de Samuel Huntington insistent sur
ces approches essentialistes de la violence : « Dans tous ces points du globe, les rapports entre

Espacestemps.net -5/7- 17.02.2026



musulmans et peuples appartenant a d autres religions (qu'’il s agisse de catholiques, de protestants,
d’ orthodoxes, d’ Hindous, de Chinois, de bouddhistes ou de juifs) ont généralement été conflictuels
et la plupart du temps violents a un moment ou a un autre, en particulier au cours des années
guatre-vingt-dix. Si I’on considére le périmétre de I'Islam, on peut se rendre compte que les
musulmans ont du mal atitre avec leurs voisins » (Huntington, 1997, p. 284 ; cité p. 70).

Troisieme condition enfin : Karl Jaspers — et Marc Crépon avec lui — estime qu’il ne peut y avoir
de paix fondée sur le droit sans la modification radicale que chacun a de sa force comme garante de
son bon droit : « Lapaix suppose que laforce soit autre chose que la capacité propre a chaque Etat
souverain de protéger ce qu’il considére comme son droit, ou celui de ces aliés|...]. Rien n’est
plus étranger a Huntington » (p. 70-71). Pour lui, les institutions internationales ne fonctionnent
pas mal ou ne sont pas instrumentalisées par hypocrisie ou cynisme. C’est le principe méme
d’institutions internationales qui n’a pas de sens.

Mais le plus important n’est pas la. Bien sOr cette culture de la peur sert a désigner ces nouveaux
ennemis que sont les autres « civilisations » au sens ou |’ entend Huntington, bien sir parmi ces
ennemis, |’Islam est I’ennemi éternel par nature (« ce conflit fondamental entre deux grandes
civilisations et deux modes de vie continuera ainfluencer leurs relations a venir tout commeil lesa
définies depuis quatorze siecles » (Huntington, 1997, p. 232 ; cité p. 74), mais plus encore, la
culture de I’ennemi fagon Huntington, ¢’ est la construction, la fabrication de cet ennemi, et pas
seulement sa désignation. De la méme fagon que les attentats terroristes créent la peur en retour, la
radicalisation de la société, larégression vers les mythes de la puissance, I’ objectif de lathéorie du
« choc des civilisations » est de créer la vision du monde mettant en place ces fonctionnements
mémes du monde.

Lathéorie du « choc des civilisations » fonctionne comme une prophétie auto-réalisatrice : en se
présentant comme une théorie scientifique des relations internationales, le discours méme de
Huntington devient un éément fondamental de la création de ce « choc ». Instrumentalisant
I’ angoisse diffuse, proposant une vision faussement opérationnelle du monde, jouant sur les aspects
les plus élémentaires de la réflexion identitaire, refusant la complexité de larelation al’ autre, la
théorie du « choc » permet semble-t-il de donner un sens aux événements. Ce n’est pas le cas bien
sir. Lathéorie du « choc des civilisations » n’est que le déguisement d’ une géopolitique qui ne dit
pas son nom. On passe ainsi d’une geopolitique classique, « outil de propagande servant de
justification aux rapports de force[...] (a une) ethnopolitique, une analyse du monde ou le territoire
de I’ Etat est remplacé par les frontiéres des groupes d’identité, mais ol ce qui importe toujours
c’'est lajustification du rapport de force [...]. La géopolitique et ses avatars sont alors des armes de
guerre qui tentent de se faire passer pour des grilles de lecture du monde » (Dagorn, 1999, p. 306).

La « civilisation » c’est le processus d’augmentation de I'identification a
I'autre... et non I'enfermement communautaire au nom des codes
biologiques, historiques ou sociaux.

De la méme fagon que le « choc des civilisations » constitue une imposture, le sens du mot «
civilisation » tel qu’il est utilisé par Huntington et ses épigones est également une imposture. Et, le
livre de Marc Crépon refermé, on se rend compte de I’importance de la tache en cours : sortir le
mot « civilisation » de I’impasse communautaire dans laquelleil est en train d’ étre enfermé.

L enjeu n’est pas seulement celui d’un mot, mais celui d'une vision de I’avenir du monde. C’ est
sans doute avec Norbert Elias et son analyse des processus de civilisation que nous pouvons

Espacestemps.net -6/7- 17.02.2026



trouver la porte de sortie al’ enfermement communautaire gque Huntington veut faire passer pour de
lacivilisation : « || semble que |’ on ne voit pas tres clairement encore le fait, pourtant frappant, que
le puissant mouvement d’intégration de I’ humanité [...] représente jusqu’ a nouvel ordre laderniére
étape d’'un long processus d’ évolution sociale non programmee qui a toujours systématiquement
conduit, en passant par de multiples stades, d’ unités sociales plus petites et moins différenciées
vers des unités sociales de taille plus importante, plus différenciées et plus complexes [...]. A
chaque passage d’ une forme prédominante d’ organisation peu différenciée et peu complexe[...] a
une (autre) forme prédominante d organisation plus différenciée et plus complexe [...] la position
desindividus|...] se modifie de maniére caractéristique [...] : la portée de I’ identification d'un étre
al’autre [...] augmente » (Elias, 1989, p. 221-22). Le double objectif de Samuel Huntington est
exactement a |’ oppose de I’ analyse de Norbert Elias : le « choc des civilisations » ¢’est d’abord
imposer I’idée qu'un tel processus de civilisation est non seulement impossible mais également un
non-sens ; et ensuite mettre en place les processus psychologigues menant a la fabrication par ces
pseudo-civilisations de leurs ennemis. Le « choc des civilisations » est I’ une des piéces maitresses
de cette mise en culture des identités meurtrieres les plus régressives des étres humains.

Pour une autre approche du méme theme lire également sur EspacesTemps.net |’ article de Patrick

Poncet : « les“Aires culturelles’ facealaville » ; (La carte du mois de mars 2003)

Le Wednesday 5 March 2003 & 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses a ce billet
vialefils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -7/7- 17.02.2026


http://espacestemps.revues.org/article.php3'id_article=85
https://www.espacestemps.net/en/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Huntington ou la culture de l’ennemi.


