Par Olivier Wathelet. Le 14 November 2006

Lorsqu’ un ethnologue soumet a la critique le projet d’une anthropologie cognitive, le plus
souvent pour S’y opposer, il a généralement recours a deux arguments. Le premier, pragmatique,
souligne la difficulté a traduire méthodol ogiquement ce programme de recherche. Le second, et
mal heureusement le plus fréquent, tend a réduire cette entreprise a une forme contemporaine
d’ évolutionnisme et de diffusionnisme, deux options épistémol ogiques abandonnées depuis pres
d’un siecle et a propos desquelles il ne semble plus possible de se réclamer, méme partiellement.

Conscient de cette double critique, Maurice Bloch' tente et, nous osons le croire, réussit depuis une

petite dizaine d’années’, le pari de proposer un programme, partiellement au moins, naturaliste.
Pourtant, force est de constater gu’en dehors des milieux en sympathie avec les sciences
cognitives, ses derniéres productions ont recu a ce jour peu d’ écho en regard de la qualité et de
I” ambition de son projet.

C’est dans ce climat particulier qu’il faut comprendre la parution de son dernier ouvrage : la
retranscription de la lecon inaugurale de la chaire européenne du Collége de France 2005-2006
gu'il auraeu le privilége de tenir. A n’en pas douter, il s agit d’ un contexte exceptionnel, accordant

a ce texte et, avec lui, cette année de cours, une reconnaissance institutionnelle précieuse pour le
développement de I’ anthropol ogie cognitive. Mais plus encore, ces quelques séances auront été

I’ occasion de renverser I’ ordre traditionnel de la critique, en donnant a I’ approche cognitiviste” le
cadre pour développer sa pensée et exposer, a son tour et « sans rancune », quelques faiblesses de
I’ ethnol ogie contemporaine.

Ainsi, il est question dans ce petit livre d un paradoxe fondamental et fondateur de I’ anthropologie
gue |I’auteur nous enjoint a redécouvrir. Du double objectif, pourtant présent au début de
I"institutionnalisation universitaire de la discipline, de compréhension de I’homme alafois en tant
gu’individu membre d’un groupe spécifique et représentant d’ une espéce unigue, il ne reste que

peu de choses’. En forcant a peine le trait, nous pouvons résumer cette rupture a la logique
académique suivante. D’ une part on trouve les ethnologues professionnels qui, pour étudier avec
précision les enchevétrements du social en train de se faire, réduisent leursterrains d' investigations

a un micro-espace aux frontiéres clairement marquées. D’autre part, ayant depuis longtemps
déserté les facultés de sciences sociales pour rejoindre tantét le camp des biologistes, tantot celui
des psychologues, on retrouve les spécialistes d Homo sapiens, particulierement attentifs a
proposer des hypothéses théoriques a haut degré de généralité. Ce divorce est d’autant plus
regrettable qu’il repose sur un dialogue de sourds gentiment dédaigneux entre partisans des deux

-1/4-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/

positions. Dans ce jeu de cache-cache, I’anthropologie institutionnelle a, pour I’ essentiel,
volontairement choisi d’ occuper un versant seulement de laréflexion, la premiére, avec ce que cela
implique de déficit de confiance devant le grand public et de contrdle des rares ressources
financiéres.

Soucieux de prolonger ce constat en évitant toute forme de réductionnisme, Maurice Bloch
envisage un retour a ce double projet au travers d’ une perspective résolument dialogique : ¢ est
précisément dans la répétition des allers et retours entre ces deux options que réside la richesse de
la démarche originale. « Sans ce caractére dédoublé, je ne suis pas slr que cette tradition
académique dont le nom est “anthropologi€e” vaille la peine d’ étre poursuivie. » (p. 53). Deslors, le
probléme a résoudre, et qui occupera la seconde moitié de |’ ouvrage ainsi que I’ essentiel des cours
dispensés dans le cadre de la chaire, est que ce dialogue, pour fonctionner, demande que les deux
partis envisagent d’élaborer des protocoles d’enquéte et de réflexion mutuellement
compréhensibles. Or, ¢’ est précisément a cette tache que se consacre depuis une dizaine d’ années
Maurice Bloch : préciser notre compréhension des différents niveaux de savoirs mobilisés par les
hommes en sociéte, en décortiquant habilement les relations entre les savoirs tacites, généralement
non conscients, et le registre du discours et des énoncés verbalisés. Car si |es ethnologues se sont
quasi exclusivement intéressés a ces derniers — a plus forte raison qu’ils sont hautement
formalisés et partagés, al’exemple des mythes et des proverbes — les psychologues cognitivistes,
au contraire, ont pour méthode de produire des situations expérimental es épurées de toute variable
non controlable. En opérant de la sorte, ils espérent ainsi atteindre une réalité ordinatrice (plus)
fondamentale, infra verbale, supposée structurer |’ ensemble des actions ordinaires. Evidemment,
aucun des deux partis ne manque de preuves et de rhétorique pour tenter de pérenniser le caractere
fondamental de son propre objet d’investigation.

Pour avancer des arguments a la résolution de ce conflit épistémol ogique, Maurice Bloch mobilise
son terrain malgache en prenant appui sur une expérience originale gqu’il y a menée récemment.
Elle concerne la « théorie de |’ esprit », objet d’investigation des psychologues du dével oppement
et fonction cognitive particuliérement pertinente pour alimenter cette discussion en raison de son
lien évident avec le fait socia : il S'agit de la capacité humaine a identifier chez autrui les états
mentaux qui sont supposés I’animer. Reprenant a son compte une controverse entre tenants de

I’ ontologie génétique de cette faculté mentale, et avocats d un relativisme culturel radical’,
Maurice Bloch a proposé aux enfants de ses hétes habituels de participer a une petite
expérimentation classique dans ce débat, et aux adultes présents sur place d’en commenter les
résultats. Des conséguences de cette confrontation, surprenante parce qu’ elle souligne contre toute
attente les liens de ressemblances entre ce que le discours de ses interlocuteurs malgaches dit et ce
gue la psychologie scientifiqgue nous apprend, Maurice Bloch fait matiére a un programme

d’ anthropologie cognitive soulagée des lourdeurs pratiques ayant marqué ses débuts américains
dans les années soixante.

D’une part, contre ce que trop d’ ethnologues tendent & supposer, « le savoir théorique des gens
ordinaires [’ est pas] irrémeédiablement enfoui dans la pratique » (p. 46). Il est donc raisonnable de
prendre au sérieux ce que nos informateurs savent de ce gu’'ils savent ! Ceci demande une
méthodol ogie adaptée et bon nombre de précautions, parmi lesguelles I’ entame d’ un dialogue avec
les spécialistes de la cognition. D’ autre part, et avec la méme prudence, on devra considérer ces
savoirs situés, glanés par I’ ethnologue, non pas en tant que métadiscours incompatibles avec le
laboratoire et les capacités cognitives de premier niveau qui y sont étudiées, mais au contraire,
comme des formes plus compl étes de capacités cognitives nécessairement appauvries lorsgu’ elles

-2/4-



sont étudiées en situation expérimentale.

Evidemment, Maurice Bloch ne saurait totalement convaincre sans plus de mise &’ épreuve de ses
hypothéses, et ce petit volume d’a peine soixante pages ne fait qu’esquisser une ligne
d’ argumentation bien plus riche que notre recension ne le laisse entendre. Celle-ci se conclut ainsi
sur quelques propositions de bonne conduite scientifique pour éviter les écueils qui y sont
dénoncés. A I’ heure ol il est de bon ton pour tout chercheur de se réclamer d’ une démarche pluri et
interdisciplinaire, il est assez troublant de constater que fleurissent les anthropologies «
sociologique », « historique », « géographique », « philosophique », et bien d’ autres appartenant &
ce que les anglo-saxons appellent les humanities, alors que la discussion avec nos collégues
biologistes ou psychologues reléve encore bien souvent du tabou. Est-ce a dire que les sciences
sociales soient vouées a ne se tourner que vers elless-mémes ? Nous ne |le croyons pas, mais force
est de constater qu’une conception (hautement) relativiste de la culture et de I"’humain regne
tacitement dans les couloirs des départements d’anthropologie, faite d’un attachement parfois
maladroit aux victoires passees (lafin de |’ évolutionnisme et I’ expulsion du darwinisme, i.e. de la
biologie, hors des sciences de la société) et de mécompréhensions pour les plus honnétes. Avec ce
petit livre, Maurice Bloch donne une belle occasion a ces derniers de trouver des raisons sinon de
suivre pleinement ses propositions, au moins de prendre conscience de la fécondité et de I’ intérét
d’un retour au paradoxe fondateur de I’ anthropologie par I’intermédiaire de I’ étude de la cognition
humaine.

Maurice Bloch, L’anthropologie cognitive a |’ épreuve du terrain. L’exemple de la théorie de
I’ esprit, lecon inaugurale 184, Paris, College de France/Fayard, 2006. 60 pages. 10 euros.

Bibliographie

Roy d’ Andrade, The Development of Cognitive anthropology, Cambridge, Cambridge University Press,
1995.

Maurice Bloch, La violence du religieux, Paris, Odile Jacob, 1997.
—, How we think they think, Boulder, Westview Press, 1998.

—, Essays on cultural transmission, Londres, Berg, 2005.

Dan Sperber, La contagion des idées, Paris, Odile Jacob, 1996.

Yves Winkin, « pour une anthropologie de la communication », du Laboratoire
d’ Anthropologie de la Communication (LAC) de |’ Université de Liége.

Note

A ce jour, Maurice Bloch est professeur d’ anthropologie a1’ Université de Londres, aprés une longue
carriére poursuivie a la London School of Economics ou il occupe actuellement la position de
professeur émérite. Ses recherches de terrains ont toutes été menées a M adagascar.

Approche entamée dans le champ du religieux, comme bon nombre de ses collégues cognitivistes
(Bloch, 1997). Deux autres opus suivront, collections d’ articles dédiés a la mise en forme d’ une
approche résolument originale des relations entre mémoire, représentations mentales et cultures (Bloch,
1998, 2005).

« Un programme peut étre dit naturaliste s'il établit des continuités fondamentales entre son domaine
et ceux d’une ou plusieurs sciences naturelles voisines. » (Sperber, 1996, p. 12). Or, comme le souligne

-3/4-


http://www.ulg.ac.be/lac/pdf/AnthrCom.pdf
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn3

Dan Sperber, si ces disciplines ont réussis a atteindre « un niveau important de cohérence et
d’interaction mutuelles, c’est en partie parce qu’elles sont toutes fondées sur la méme ontologie
matérialiste. Pour un matérialiste moderne, tout ce qui a des pouvoirs causaux doit ces pouvoirs
exclusivement & ses propriétés physiques. » (Sperber, 1996, p. 20)

Non seulement cet enseignement est fait de huit cessions magistrales en sus de la présente ouverture,
mais il se compose également d’ un nombre équivalent d’interventions par des collégues invités, parmi
lesquels Dan Sperber ou Richard Boyd. L’ occasion est ainsi donnée de rendre compte, par ce panorama,
de larichesse des énergies qui animent aujourd’ hui le programme naturaliste, dans une perspective, on
ne saurait trop le souligner et le regretter, essentiellement anglo-saxonne. La liste des interventions,
ainsi qu'un résumé de I’argument de la chaire et I’ensemble des enregistrements audio des séances
normales sont disponible sur le site du

Y ves Winkin propose a cet égard une distinction mteresante entre les « anthropol ogies thématiques »,
dédiées a I’analyse de certains types identifiés de phénomeénes sociaux, et les « anthropologies
perspectives », dont fait partie |” anthropologie cognitive, qui « proposent une certaine lecture du monde
socia apartir d'un cadre primaire analytique » (Winkin, en ligne).

On objectera de prime abord que cette réflexion est un classique des sciences sociales, résolue en son
temps par Claude Lévi-Strauss et sa proposition de tripartition de la discipline selon ces termes :
I’ ethnographe décrit, I’ ethnologue fait le point au niveau local et |'anthropologue établit des
propositions applicables a |I'échelle de I’humanité sur base de la comparaison des données
ethnologiques. Précisons dés lors que d’une part, cette perspective ne va pas sans poser certains
problémes quant & la validité des trois sauts analytiques qu’elle implique, et que d autre part, la
discussion de Maurice Bloch apporte a cette question une lecture originale que nous tentons d’ exposer
dans ces quelques lignes.

Maurice Bloch classe dans cette méme catégorie les récentes ethnographies aux frontiéres
géographiques et sociales plus |aches, interrogeant notre « modernité » et la complexité des échanges
socio-économique entre mondes contemporains. Car, comme pour « une ethnographie de village »,
I’essentiel est dans la description du particulier, que celui-ci soit localisé ou étendu dans e temps et
I’ espace.

Il est & souligner que ce débat a lieu presque exclusivement au seul sein de la communauté des
psychologues cognitivistes. On ne peut s empécher d éprouver un profond malaise devant cet état de
fait, significatif de I’ absence d’intérét que se prétent mutuellement ethnologues et psychologues, a de
rares exceptions pres.

Nous pensons notamment a la théorie des schemata, d’inspiration kantienne, reposant sur |’ existence
supposeée de grilles d’actions encodées mentalement qu’il faut dégager par |’ entretien. Pour un
panoramade I’ histoire de I’ anthropol ogie cognitive, on lirad’ Andrade (1995).

Article misen ligne le Tuesday 14 November 2006 & 00:00 —

Pour faire référence a cet article :
Olivier Wathelet,” Honni soit qui mal y pense.”, EspacesTemps.net, Publications, 14.11.2006
https://www.espacestemps.net/en/arti cles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-4/4-


https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn4
http://www.college-de-france.fr/site/cha_eur/p1128342072230.htm
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn5
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn6
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn7
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn8
https://www.espacestemps.net/en/articles/honni-soit-qui-mal-y-pense-en/#bodyftn9

	Espacestemps.net
	Honni soit qui mal y pense.


