Espacestemps.net

Think human together.

Gigantomachie autour de lI'universel.
Assistant éditorial , le Thursday 1 August 2019

SOULEYMANE BACHIR DIAGNE
JEAN-LOUP AMSELLE

17, r/uf:‘ff*

d Afrique(s)

L niversalisie
'l I“'ll'\-i:'l' 1I1-‘1.'||-|1 r|1i,1|l'

Preliee o] Amihosy Mangeon

Albin Michel ‘ ttirveraires du sacor

«Nichtsin der Welt insulieret »[1]

Lessing

« Notre monde vient d’ un rencontrer un autre »
Montaigne

« Le contre-torpilleur est bel et bien un torpilleur »
Henry de Montherlant

Sous ce titre nous voudrions rendre compte de |’ échange ou du dialogue, par mails interposeés, qui a

Espacestemps.net -1/11- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/gigantomachie-autour-de-luniversel/

eu lieu entre SBD (Souleymane Bachir Diagne) et JLA (Jean-Loup Amselle) et qui a donné
naissance ace livre, écrit adeux mains, intitulé En quéte d’ Afrique(s). Comme I’ explicite plus
clairement le sous-titre (Universalisme et pensée décolonial€), cet ouvrage nous semble aborder
avec une argumentation minutieuse, une grande clarté, beaucoup de justesse et de véhémence, la
guestion centrale de la demande de désoccidentalisation du monde, qui est au carrefour de tous les
problémes cruciaux que pose la rencontre des cultures et qui est al’ origine des conflits internes,
particulierement explosifs, que nous connaissons dans Nos Soci tés et qui ne peuvent laisser
personne indifférent. C’ est bien d’ abord de |a pensée décoloniae, qui met en question

I” universalisme occidental, que ne cessent de débattre les auteurs (p. 163) dans ce livre, qui aborde
par ailleurs bien des thémes différents.

Alors gue le postcolonialisme met en avant le role de la traite esclavagiste et de la colonisation
dans I’ histoire de I’ Occident, |a pensée décoloniale peut étre présentée comme une version
radicalisée du postcolonialisme. Elle fait en effet d’ abord remonter I’ histoire de « la malédiction
capitaliste » (p. 99) a la « date charniére » de 1492, c’est-a-dire a la découverte ou plutdt a
I"invasion de I’ Amérique — et I’ on sait que cette date est aussi celle de la Reconquista, qui avidé la
péninsule ibérique et des musulmans et des juifs. Elle substitue ensuite ala lutte des classes la lutte
des races et elle s'arc-boute enfin sur la défense inconditionnelle du droit des minorités, victimes
d’ un impérialisme qui les a étranglées.

Gigantomachie.

On pourra sans doute contester la pertinence du réemploi gue nous nous autorisons dans ce titre :
celui d' un terme (gigantomachie) venu du fond des &ges, qui a déa tenu en haleine Platon et
Aristote et que I’on trouve nommément dans le Sophiste de Platon[2]. Si nous utilisons ce mot
particulierement chargé pour qualifier un probléme tres actuel, c’est principalement pour trois
raisons.

Les rapports gu’ entretiennent I’ Occident et I’ Afrique (et plus généralement les rapports de
I Occident avec les pays du Sud) se sont particuliérement tendus aprés la conférence de Bandung
(1955) lors de laquelle a émergé le paradigme postcolonial (p. 71), et ¢’ est bien a un combat — et a
un combat de géants qui a une portée globale, une ampleur planétaire, des enjeux mondiaux et
particuliérement brllants — que nous sommes confrontés. Rappel ons que la domination occidentale
aculminé avec I'apartheid, qui n'a été aboli qu’ en 1994.

C' est ensuite a une gigantomachie autour de I’ universel que nous assistons, car une sorte de rivalité
mimétique s est mise en place entre des pays décolonisés et |’ Occident pour savoir qui aurait eu le
privilége de penser le premier I’Universel. Cette primauté, I’ Occident se la serait inddment
attribuée, c’est lui qui aurait formulé pour la premiére fois les droits de I’homme comme si, a
I”évidence, il avait été depuis toujours le centre de I’ histoire universelle. Cette préséance ui
donnerait le droit de continuer d imposer au reste du monde ses propres valeurs.

Cette rivalité idéologique a des effets trés concrets : économiques, sociaux, politiques dans lavie
quotidienne de nos sociétés et certains aimeraient bien faire payer (en tous les sens du terme) leurs
déboires atous les héritiers du systéme colonial. Nous savons aussi combien, en effet, les questions
du racisme, de I’ excision, du voile, des mariages arrangés, de I’homophobie, de la non-mixité, du
communautarisme (p. 41)... ne cessent de venir se poser et combien le probleme des migrations
africaines, de « laruée vers |’ Europe »[3] continue d’alimenter les fantasmes, de susciter la peur,
de provoquer les replis identitaires, de diviser violemment une Europe au bord de I’ explosion,

Espacestemps.net -2/11- 17.02.2026



d’ empoisonner I’ opinion publique, de contaminer la gauche elle-méme[4].

Il est clair que sur ces questions comme sur celle qui les commande, celle de I’ eurocentrisme ou de
I” afrocentrisme, les deux chercheurs, le philosophe sénégalais et |’ anthropologue frangais qui
débattent dans ce livre, sont a peu pres d’accord : ils analysent avec rigueur et circonspection les
attendus des différentes positions sur I’ ethnicité, les notions de culture et d’identité, les specificités
linguistiques et culturelles africaines, le role des langues dans la pratique philosophique... Les
raisons du multiculturalisme, du pluriversalisme décolonial en guerre contre I’ universalisme de
surplomb ou contre I’exceptionnalisme de la culture occidentale sont analysées de fagon
bienveillante et pacifiée, mais les deux auteurs refusent de « jeter e bébé universaliste avec I’ eau
du bain » (p. 90) et condamnent sans réserve les exces du relativisme culturel et les outrances de
certaines théses décoloniales. Parler du racisme d’ Etat de la République (p. 296), par exemple, n'a
aucun sens, et la nouvelle hygiéne raciale qui consiste a se replier sur soi, a se regrouper entre
Noirs, entre Juifs, entre Arabes, entre gays, entre femmes, entre femmes noires (p. 293) est alafois
un désaveu de laraison et un déni d’humanité.

Maisil reste que toutes ces questions sont examinées a partir de leur itinéraire respectif, ce qui les
conduit souvent a s affronter a « fleuret moucheté » mais « sans concession » (p. 32), de sorte
gu’ on se trouve de nouveau en présence d’ une joute, d’ une agonistique ou d’ un combat autour de
I”universel, qui vient s ajouter a ceux que nous venons de pointer et de dénombrer.

De I'un et du multiple.

Si, pour y voir peut-étre un peu plus clair, I’on veut bien se souvenir que I’ universel ¢’ est ce qui est
tourné (versus) vers|’un et si I’on veut bien prendre en compte ce qui constitue la matrice logique
de toute la métaphysique en tant qu’ elle organise les rapports de I’ un et de I’ é&tre, on pourrait alors
schématiser les perspectives opposées des deux chercheurs en reprenant, en les simplifiant, les
deux premiéres hypothéses du Parménide de Platon, dont nous déduirons, ensuite, tous les effets
qui peuvent en résulter.

Premiére hypothése : I’un est un, el hén estin, proposition dans laquelle ¢’ est I’un qui est accentué.
Pour JLA, I'un (I"universel) est supérieur a toutes distinctions, il est, épékeina tés ousiag 5], au-
deladel’ ousia, a parte ante, du coté du principe plus qu’ a parte post, du cété des conséquences —
ou, plus exactement, I’ un est dé§jainclus dans le multiple, dans la communalité des ressemblances a
partir de quoi on a pu isoler, construire, constituer la multiplicité, la diversité des identités
culturelles.

Deuxieme hypothése : I'un s'il est, hén el estin, proposition dans laquelle ¢’ est le verbe étre qui est
accentué. L’un, alors, c'est |’ étre et il est pure multiplicité, I’ unité ne pouvant advenir qu’ a parte
post, qu’a partir d’un pluriel originaire et substantiel (p. 214). L’ ontologie ou I’ ousiologie vitaliste
de SBD (qui serait opposée al’hénologie de JLA) est inspirée de Muhammad Igbal (1877-1938), le
Bergson de I'islam (p. 164), et elle entend préserver d’ abord la multiplicité et la singularité des
cultures menacées par |’ uniformisation, par la marchandisation d'un monde ou tout finit par se
ressembler, elle part de I’ é&re (de I’ ousia, de ce qui fait la valeur et |a richesse de chagque chose)
pour viser I’universel. Mais cet universalisme ne peut étre qu’un universalisme de la traduction,
traduction qui permet de passer d’une langue a |’ autre, de voir ainsi, pour chacun, au-dela de sa
propre tribu, tout en conservant le pluriel innombrable des langues qui se parlent de par e monde.

Dans le titre du livre, la différence inscrite dans la graphie du mot Afrique(s), mot que I’ on peut

Espacestemps.net -3/11- 17.02.2026



donc entendre au singulier ou au pluriel, nous semble exprimer le fond du différend qui sépare les
deux chercheurs et ce différend porte bien sur la question de I’ ousia. Ousia est |e participe présent
du verbe étre einai, qui connote |’idée d’avoir, de richesse accumulée (on est ce que I’on a), de
domaine, de domination, de toutes les valeurs du « propre » — propriété, appropriation, concept
central dans ce livre sur I’interculturalité et |” hybridation (p. 288) —, et a chaque fois, au cours des
18 chapitres dans lesquels est discutée justement la signification et le bien-fondé de
I”appropriation culturelle, la question sans cesse posée est bien celle-ci : I’ Afrique, I’ ethnig, le
soufisme... celaexiste-t-il ou celan’ existe-t-il pas ? Car enfin, la question est bien la et, comme le
disait Paul Claudel avec satranquille assurance[6], « les choses qui existent sont importantes » et
ce qui existe, avait proclamé Parménide avant que ne soit perpétré le parricide[ 7], ne peut ni sortir
du néant ni y retourner.

L’ Afrique, par exemple, est-ce que cela existe, est-ce une « entité » circonscrite, une realité
substantielle (et |’ on traduit généralement ousia par substance ou essence), ou N’ a-t-elle que la
réalité d’'un signe, d’une convention linguistique, d’un signifiant flottant (p. 217) dont le sens
dépend de la conjoncture historique et des projections performatives des acteurs qui la nomment et
se |’ approprient ?

Le soufisme (dont se réclame le philosophe sénégalais, soufisme qui inviterait au pacifisme) est
soumis ala méme interrogation et, pour JLA, il n’existe pas en soi, il peut étre aussi bien tolérant
gue violent ou terroriste, comme le fut celui de El Hadj Omar en son temps (1797-1864). Il n'y a
donc pas de spécificité de I'islam africain (I'lslam noir était déja une création coloniae, un produit
du savoir/pouvoir colonial) et I"auteur, fin connaisseur du Mali, en donne de multiples exemples et
en fait lagénéaogie: del’ame noire de |’ administrateur Delafosse ala négritude de Senghor ou de
Césaire ou a la paideuma de Frobénius, on retrouve le méme combat, |e méme postulat, la méme
projection, la méme invention venus de I’ extérieur du continent (souvent des Caraibes), la méme
crédulité, la méme poursuite de notions aforte connotation racialiste, comme celles d’ ethnie ou de
diaspora (p. 221), venues, elles, en droite ligne de Vacher de Lapouge. Le soufisme lui aussi est un
produit culturel fabriqué, qui peut méme étre réinterprété ala mode new age, un produit vendu sur
le marché international et approprié de fagcons multiples dans les cadres politiques les plus divers.
C’est seulement a I'intérieur de ces cadres qu’il peut trouver un sens. C’'est ainsi
gu’'instrumentalisg, il peut faire piece, aujourd’ hui, par exemple, a cet autre produit, forgé de toute
piéce, qu'est « I’islam radical » (p. 198). La destruction des mausolées et des manuscrits de
Tombouctou a été montée en épingle et habilement exploitée par les Maliens aussi bien que par les
organisations internationales — avec un certain pathos, écrit JLA, jugement qui fera sans doute
frémir et bondir bien des lecteurs au moment ou I’ on découvre I’ é&endue des charniers laissés de
par le monde par lesislamistes.

L e philosophe sénégalais soutient au contraire que e soufisme existe dans les textes (p. 200), dans
des écrits qui, avant d étre instrumentalisés par le pouvoir colonial, s adressent d abord au
musulman, et il stigmatise ce qu’il appelle « la furie de la déconstruction » (p. 207) de son
interlocuteur qui détruit, exténue jusgu’ & la racine tout ancrage dans I’ ére ou dans la nature, qui
tourne en dérision toute invocation d une origine, toute référence a des universaux culturels et qui
« juxtapose jusgu’a I’ absurde des singularités », s'interdit « tout énoncé qui ne soit pas au
singulier » pour éviter a tout prix |I'essentialisation, la réification, I'immobilisation et la
segmentation subséguente auxquelles s est effectivement livrée I’ administration coloniale. Tout ce
qui est africain finirait ainsi par étre considéré comme une création coloniae.

SBD réplique en rappelant la parole d  Aristote, « il n'y a de science que du général », et tout se

Espacestemps.net -4/11- 17.02.2026



passe comme si, dans cette querelle des universaux rediviva, son interlocuteur avait pris le parti du
nominalisme[8], doctrine qui considére tout concept comme un simple nom, une convention de
langage, un instrument, un artefact inventé et construit, gjouterait JLA, au profit des intéréts d’ un
groupe ou d’ une classe dans le champ des forces en lutte qui est implacablement celui de laréalité
sociale. Mais cette position, selon SBD, est celle d’ un demi-habile — ¢’ est e mot de Pascal — qui,
sous prétexte que I’ Afrique, par exemple, n’'est pas un pays, préfére plutét parler d’ Afrigues au
pluriel et méme, poussant jusqu’ au bout cette posture déconstructionniste hypercritique, est conduit
a affirmer sans sourciller : I’ Afrique n’ existe pas, mais il en va de méme de I’ Europe, fut-elle
« provincialisée » (p. 217). Le chapitre justement intitulé De I’ inexistence de I’ Afrique déconstruit
ainsi doctement, avec une impeccable rigueur, le processus colonial de constitution des entités
fictives, des ethnies, par exemple, déconstruction gue les postcoloniaux n’ont fait que reprendre a
leur compte et que reconduire en en inversant les signes et en les racialisant[9]. Conjuguer
I’ Afrique au singulier, défendre I’idée d une singularité africaine, comme le fait SBD, ce serait,
pour JLA, nécessairement tomber dans le piege de I’ essentialisme, constituer I’ Afrigue comme un
bloc monolithique, reprendre eu quelque sorte e flambeau d’ un panafricanisme éculé.

L'universel inclusif et la construction des identités.

On trouve dans ce livre un condensé particuliérement ramasse et percutant des théses que
I’ anthropol ogue africaniste JLA développe depuis une vingtaine d années et dont nous avons
plusieurs fois rendu compte, dans cette revue (Warin 2009) (Warin 2012a) (Warin 2012b).
L’ axiomatique universaliste réaffirmée — « j’al toujours pensé gu’il y avait plus de ressemblances
gue de différences entre les hommes » (p. 280)[10] — s'accompagne d’ une ontol ogie continuiste (il
n'y a pas d entités isolées mais seulement des « chaines de sociétés ») gu’accompagne un
corollaire méthodologique : |’ anthropologie doit partir des ressemblances, de ces « chaines de
sociétés » (p. 56), elle doit rechercher le commun, les commonalities, au lieu de commencer par
I” affirmation des différences — deux facons de faire de I’ anthropologie (p. 59). Il y aen effet des
valeurs communes aux différentes cultures, pour autant qu’ on cesse de les considérer comme des
insularités, des blocs identitaires, des monades closes et fermeées sur elles-mémes (p. 55). Ces
isolats enchantés, qui ont fait les délices et ont alimenté les nostalgies du primitivisme, ne sont que
de purs fantasmes pour qui prend en compte et connait |’ histoire des échanges permanents qui
traversent de part en part toutes les sociétés et qui, n’en déplaise a la croyance imaginaire en une
authenticité ou pureté primitive et sans mélange, sont les conditions de leur production et laraison
de leur métissage (p. 53). L’ exemple canonique de commonalities souvent repris par JLA est celui
de laguerre des deux races, celle des Gaulois et des Francs, parfaitement analogue a celle quel’on
trouve en Afrique entre les autochtones, maitres de la terre et du rituel, et les envahisseurs,
détenteurs d’ un pouvoir plus politique, venus de |’ extérieur (p. 58). Mais il en va de méme du
« fétichisme », concept marxien valable aussi bien pour les sociétés précapitalistes que pour les
sociétés dével oppeées (p. 59).

Au commencement, si I’on ose S exprimer aingi, il N’y a donc qu’un syncrétisme originaire, qu’un
tissu ou un réseau continu de cultures et de sociétés, a partir duquel s est construit, par un
processus de purification ethnique, des proces et des pdles d’identifications. Ainsi, au Rwanda, les
Hutus et les Tutsis ne sont pas des ethnies immémoriales, elles sont le produit de I'imposition par
le colonisateur belge de catégories diment appropriées de la part de I’ ensemble des acteurs[11] et
de cartes d’identités ethniques inspirées des historiens de la guerre des deux races. Le nettoyage
ethnique, le génocide de 1994, n’aurait donc été que I’ effet a retardement de ce savoir colonial

(p. 57).

Espacestemps.net -5/11- 17.02.2026



L'universalité latérale contre le pluriversalisme décolonial : la
traduction comme « langue des langues ».

Au commencement il n'y aurait, au contraire pour SBD, que le pluriel, que les « universaux
culturels » et leurs inventivités (p. 109) (p. 119), que Babel et les langues brouillées et dispersées
sur toute la surface de la terre[12]. Telle est la conviction profonde de SBD, qui répond a son
partenaire en prenant des exemples dans I’ histoire de I’art — et I’art dit-il, commentant Senghor,
pense, présente une certaine approche du réel au méme titre que la philosophie]13] — et I’ art negre,
pour nous aussi, répond éminemment a notre quéte d’ Afrique, comble pleinement notre désir
d’ Afrique[14]. Comment contester par exemple, continue SBD, que la musique noire (p. 225)
(p. 237), que I’art négre en général, existent ? Comme nous avons pu pendant longtemps,
personnellement, I expérimenter[15], quels que soient les échanges permanents entre les peuples et
les processus d’ appropriation créative dont ils sont les acteurs, | on peut distinguer au premier coup
d’ odl le (ou les) style(s) lobi du style dogon ou bambara, par exemple, et la « réduction eidétique »
alaguelle on peut procéder ainsi n’implique nullement une essentialisation culturelle (p. 208).

Mais ¢’ est la question des langues qui, pour SBD, est au centre des rapports entre les particuliers et
I"universel (p. 120). C'est a partir des langues qu'il faut, par la traduction, qui est la langue des
langues, selon I’ expression du kenyan Ng?g? Wa Thiong' o, viser un universel a parte post, un
universel qui n’est pas donné mais a construire, qui est un projet, un

chantier, un chemin dans un processus de libération et d’émancipation qui restera toujours un
horizon — celui de la parousia ? (p. 127). « Chague langue, si petite soit-elle, porte |la mémoire du
monde » écrit magnifiquement Ngugi[16].

Cette position de principe est inspirée de Merleau-Ponty (p. 47), auquel il emprunte la distinction
de I’ universalisme de surplomb et de I’ universalisme latéral. L’ universalisme de surplomb, que
I” hégéliano-marxisme (p. 301) n'afait que prolonger, comme |’ avait bien vu Aimé Césaire dans sa
lettre a Maurice Thorez, n’est qu’ un exceptionnalisme, et celui de la civilisation occidentale devrait
étre le seul ennemi, la vraie cible du postcolonialisme. Cet exceptionnalisme — gque I’ on retrouve
chez Levinas, pour lequel « hors de laBible et des Grecsil n'y aque de ladanse » (p. 73) —fait en
effet injure a I’ universel, qui doit étre énoncé a partir du pluriel, a partir de la multiplicité des
cultures, des maaurs et des langues. L’ exceptionnalisme est ce qui a permis a Jules Ferry de
justifier la colonisation (p. 43) et, g outerons-nous, a Bush d’ imposer la démocratie et les droits de
I”homme au reste du monde, entrainant |a cascade de catastrophes meurtrieres que |’ on sait.

La possibilité d une traduction des langues les unes dans les autres est par contre la meilleure
expression d’'un universalisme véritable, qu’ on peut appeler latéral. Toutefois, quoiqu’en dise
SBD, I'universalisme de la traduction n’efface ni le probléeme des langues dominantes et des
langues dominées, des langues englobantes et des langues englobées, ni celui de I’ opacité
résiduelle entre les langues. L’intraductibilité des langues, I'incommunicabilité des expériences,
qui ont été particuliérement soulignées par Hannah Arendt (p. 108) (p. 109), Francois Jullien[17],
Barbara Cassin ou Edouard Glissant (p. 53) contrastent avec I’ optimisme de SBD.

De fagon trés argumentée et novatrice, JLA défend au contraire le « postulat de I’inexistence
principielle des langues » (p. 121). N’ existent en effet que des chaines langagiéres, des réseaux
linguistiques enchevétrés, fluides, continus qui soutiennent une circulation incessante d’items, de
permanentes transformations, d' hybridations, d’ appropriations et non, comme le voudrait un vieux
romantisme, des langues autochtones et pures au savoir endogéne, des identités natives aux

Espacestemps.net -6/11- 17.02.2026



contours rigides. Ce n’est pas parce qu’'il y a des langues que I’ on parle, ¢’ est parce que I’on les
parle qu’ elles existent, résume d'un seul souffle JLA (p. 120). De toutes facons, la traductibilité
infinie de toutes les cultures les unes dans les autres ne semble guere propre a fournir une issue
concréete a la lutte [égitime des anciens peuples colonisés contre les anciennes puissances
coloniales. La progression accélérée du modeéle islamo-wolof au Sénégal rend pourtant possible,
répond SBD, la production d une littérature en wolof, et I’ investissement des mots des différentes
traditions spirituelles permettrait aussi de faire des langues africaines des langues
philosophiques[ 18] : une fagon de « décoloniser la philosophie » et de « penser (enfin) de langue a
langue » (p. 143).

La pensée de I'universel de la traduction est empruntée également a Leibniz. Cette référence aide
SBD a poser le probléme d’une langue universelle qui ne serait pas de surplomb. « Je pars de
Leibniz », dit le philosophe sénégalais spécialiste de George Boole, celui qui inventa le langage
binaire de nos ordinateurs (p. 66). Le modéle d' un langage algébrique totalement transparent fait
de signes mathématiques univoques s oppose en effet a « I’imperfection » de nos langues
naturelles et est aujourd hui la forme nécessaire que prend la pensée dans le monde de la
technique. Permettons-nous pourtant de remarquer que cette langue universelle inventée par
Leibniz s écrit mais ne se parle pas,[19] et de nous demander si elle ne vide pas la parole de son
sens proprement humain. En la réduisant a un squelette informatif, a un modél e algorithmique, ne
rend-t-elle pas possible une calculabilité qui inaugure le régne du management total et qui assure la
disponibilité, de tout demandait Heidegger ? La « pensée calculante » n’ est peut-étre pas le tout de
lapensée...

Avec la fin de I'eurocentrisme comme de |'afrocentrisme,
l'universel est a réinventer.

Ce long débat, aux mille détours et rebondissements, ce long débat autour de I’ universel rencontre,
nous semble-t-il, deux points de fixation majeurs.

Le premier concerne I’ afrocentrisme. « Tout est venu a |’ Europe et tout en est venu[20] », écrivait
Valéry (1957, p. 370), justifiant ainsi historiqguement un eurocentrisme critique et tempéré.
L’ afrocentrisme, dans une réponse en miroir, dans une rivalité mimétique qui I’amene quelques
fois a faire comme I’ Occident[21], comme S'il voulait I’imiter et prendre sa place, fait remonter
I’ histoire de la civilisation & la Haute-Egypte, qui aurait inventé |a science et la philosophie. Ainsi,
les anciens Egyptiens noirs de Nubie seraient & la source des civilisations grecques et romaines.
L’ Afrique contemporaine porterait des traces de cette prestigieuse ascendance (notamment
linguistiques), ce qui pourrait soutenir et conforter le panafricanisme. Mais ces revendications sont
fantasmatiques et incantatoires, répond JLA (p. 228), elle masque bien mal en effet les clivages
internes, les disparités démographiques de I’ Afrique et fait oublier la lutte courageuse que menent
certains Africains contre des régimes particuliérement autocratiques et corrompus.

Le second point n’est gu’un corollaire du premier. Il concerne I’ origine des droits humains, qui,
selon certains chercheurs africains a I’ affGt d’un modeéle politique égalitaire autochtone, seraient

nés en Afrique et qui, remontant au 13° siécle, seraient donc antérieurs a notre déclaration des
droits de I’homme. JLA, dans le chapitre 16 de ce livre, retrace de fagon tres critique I’ histoire de
la promotion et du montage de cette fameuse charte du Mandé — ou serments des chasseurs
(p. 275) — qui, reconstituée, sans aucune garantie scientifique, a partir de la seule tradition orale, a
fini par étre gravée dans le marbre, scellée dans le béton et inscrite dans la constitution du Mali
(p. 255). Cela ne |I’empéche pas de tomber d’ accord avec SBD sur le fait que les sociétés africaines

Espacestemps.net -7/11- 17.02.2026



ne seraient pas seulement collectivistes ou holistes (selon le vocable cher a Louis Dumont[22]),
comme on |’a si souvent affirmé, mais reconnaitraient depuis toujours le droit de I'individu a la
différence, et méme aladissidence.

Eurocentrisme versus afrocentrisme. La pensée décoloniale se contente de changer de centre,
comme Copernic en son temps, substituant I’ héliocentrisme au géocentrisme. L’ étape suivante
consiste dans un monde devenu infini, a conclure qu’il N’y a plus de centre et gqu’il ne peut plusy
en avoir. Mutatis mutandis, c’est ce que dit SBD en mettant en avant le concept de décentration,
concept-clé qui a pour origine, nous semble-t-il, I’ épistémologie génétique de Jean Piaget.
L’ enfant, rappelait-il, est moins égoiste qu’ égocentrique, incapable qu’il est de se mettre ala place
del’autre, si bien que la décentration apparait non seulement comme la condition fondamentale de
la connaissance, mais comme la condition matricielle de I’ éthique, du « devenir soi », du passage
de I’ ego enfermé en lui-méme a un soi capable de se remettre en question.

Comme le montre SBD, la traduction est en ce sens une incessante mise a |’ épreuve de soi par
I”autre et de I’autre par soi, qui contraste radicalement avec le « séparatisme » ou la nouvelle
hygiene de la non-mixité. Celle-ci n’autorise que « I’intersectionnalité des souffrances
victimaires », suivant le sabir ici en vigueur, image en miroir du racisme blanc que critiquent a
juste titre nos deux auteurs (p. 281), relatant aussi |I'un et I’autre ce que I’on a pu appeler le
despotisme démocratisé des afro-descendants. Ainsi, depuis le point de basculement que
représente, en France, |’ exposition-performance de novembre 2014 « Exhibit B » (p. 112), des
familles interdisent, censurent des manifestations artistiques, qui dénoncaient pourtant le regard et
le racisme blanc, ceux du siecle de I’ exhibition de la Venus hottentote et des zoos humains. |l serait
en effet interdit a un artiste blanc, lorsgu’il met en scéne, méme pour les dénoncer, les horreurs
coloniales et postcoloniales (le corps noir demeure dans nos sociétés encore illégitime, comme le
montre aussi |’ exposition du musée d’ Orsay sur e modéle noir), de représenter la souffrance
noire ! On ne peut parler de moi sans moi ! Méme s'il est antiraciste, un blanc est toujours suspect
d’ étre le vecteur d'un racisme structurel ou institutionnel, ce qui lui interdit de nouer des alliances
avec les autres groupes identitaires, groupes qui ont tendance a se multiplier. Les artistes
autochtones du Canada (Indiens), ajouterons-nous, ont voulu, de méme, intenter un proces
d’appropriation culturelle[23] au théétre du soleil d’ Ariane Mnouchkine, bien connue pour son
engagement et sa générosité, et interdire la représentation de la piéce Kanata (le « village », en
langue Huron ; la piece retrace |” histoire du Canada et notamment le sort réservé aux natives) sous
le prétexte que le casting n’incluait aucun acteur autochtone pour incarner les premiers habitants.

On est bien obligé de condamner ici I’intolérance et les délires de la mouvance décoloniale,
inspirée de I’ identity politics américaine et des simplifications historiques auxquelles elle se livre.
Elle oppose frontalement le Nord dominant et le Sud dominé et elle fait comme si |a colonisation et
I’ esclavage n’avaient commencé qu’ apres 1492... Quand par ailleurs on a soi-méme, au Nord,
participé, avec bien d’ autres, au mouvement de décolonisation des pays du Sud, on demeure
horrifié par cette nouvelle hygiéne de la non-mixité qui oublie les combats menés en commun et
qui n’'appelle qu’a la discrimination, ala violence et a la haine. Empécher la représentation des
Suppliantes d'Eschyle, dans I’amphithéétre de la Sorbonne, en blogquant les trois entrées de
I"Université, comme vient de le faire, le lundi 25 mars, la Ligue de Défense Noire Africaine, et
appeler au boycott de la représentation, comme |’ a fait le Conseil Représentatif des Associations
Noires de France (Cran), est d’abord un triste signe d’inculture, un contre-sens historique
complet[24]. Le recours a la violence, le retour d’ une police de la pensée dans un Etat de droit,
rappellent ensuite la méthode des nervis fascisants et discrédite, en les dévoyant radicalement, les
combats de la gauche. Comme I’ oppression, la victimisation, la discrimination fondent désormais

Espacestemps.net -8/11- 17.02.2026



I”identité, la domination que I’on prétend combattre en sort ainsi renforcée et la promesse
d’ émancipation s évanouit complétement. Les individus, assignés de toute éternité a résidence
identitaire, protégés dans leurs safe spaces, leurs espaces réservés, se retrouvent enfermés a jamais
dans un intangible destin social[25]. Décidemment, prisonniers d’' une tenaille identitaire, des deux
cOtés de la barriere, aux deux extrémes de I’ échiquier politique, on peut dire que la bétise
identitaire est en passe de devenir la chose du monde la mieux partagée ! Car on ne change pas de
systéme en en inversant les termes et « le contre-torpilleur est bel et bien un torpilleur », comme
disait Henry de Montherlant (1959, p. 1197). On congoit que, dans ces conditions, SBD puisse
renvoyer dos a dos racialisme noir et racialisme blanc, en récusant toutes les formes de
centrisme[26]. Cela lui permet de conclure sur ce point, en une formule lapidaire : « I’ universel de
traduction est une machine a décentrement » (p. 279).

Mille-quatre-cent-quatre-vingt-douze.

1492 : Nous avons vu que la pensée décoloniale a justement fait de cette date capitale le moment
d’ une bascule de mondes. Pour la premiere fois tous les navires vont pouvoir faire le tour d’un
monde devenu réellement sphere ou globe, tous les peuples de laterre vont entrer dans une histoire
devenue, potentiellement, universelle. Mais 1492, coup d’envoi de la premiére mondialisation,
c'est aussi celui delavoracité, del’ avidité sans fin d’' un capitalisme alimenté par latraite négriére :
ce que vamettre en exergue la pensée décoloniale.

Sur le modéle, justement, de la conférence de Bandung, qui est a |’ origine de la revendication
postcoloniale, sans vouloir monter en épingle et « dramatiser » (p. 293) I’ événement, signalons que
s est ouvert alaBourse du Travail de Saint-Denis, en mai 2018, en écho au Bandung du Sud, une
conférence intitulée « Bandung du Nord », visant & créer une « Internationale décoloniale ».

Lafacon dont JLA analyse et critique les theses de cette « Internationale », celle, notamment, du
parti des Indigénes de la République, nous semble ici particulierement révélatrice d’ une stratégie
trés mesurée et particuliérement circonspecte.

Dans un premier temps, il souscrit a la these soutenue par Houria Bouteldja, cofondatrice et porte-
parole des Indigénes de la République. Dans son livre Les Blancs, les Juifs et nous, paru en 2016,
elle procédait a une déconstruction de I’ échelle chromatique, pigmentaire, phénotypique de la
couleur. Comme JLA s'inscrit lui-méme dans la mouvance déconstructioniste qui vise a déniaiser
toute croyance naturaliste, il soutient lui aussi que Blancs, Noirs et Juifs ne sont pas des races
biologiques, mais des constructions socio-historiques (au méme titre que le genre), de sorte qu'’il
peut déclarer tout de go « il N’y a pas de couleur de peau en soi » (p. 275). Les Arabes, par
exemple, peuvent trés bien devenir blancs, de méme que les Irlandais étaient hier considérés
comme noirs ou que les Juifs, lorsgu’ils étaient victimes de I’ antisémitisme, n’ étaient pas eux-
mémes « regardés » comme des blancs (p. 276). Les couleurs raciales auraient été inventées, selon
lathese indigéniste, lors de |’ expansion coloniae vers les Amériques en 1492.

Mais, dans un deuxieme temps, il ne peut que stigmatiser les outrances d’ un parti qui retombe dans
I’ orniére essentialiste, en ethnicisant les débats (p. 100)[27], en multipliant les espaces protéges
(les safe spaces) ainsi que les ateliers non-mixtes, en ne raisonnant qu’ a partir de sa propre identité
fantasmée... Faut-il s'étonner si Houria Bouteldja n’a pas hésité a s'identifier a Mohamed Merah,
victime de I’ Occident, en disant sa haine de |’ Etat-nation, de la tolérance, de I’impérialisme gay et
méme a tomber dans I’ abjection en regrettant que « les judéophobes n’aient pas les moyens
d affréter des trains pour Auschwitz »[28]...

Espacestemps.net -9/11- 17.02.2026



10

Autorisons-nous ici a prendre, par rapport a ces problémes particuliérement douloureux, un peu de
recul historique. Les blancs débarquent, le canon ![29] Ce coup de lumiére rimbaldien, ce
raccourci étonnant dit beaucoup mieux que bien de laborieux discours combien la colonisation
nous est devenue insupportable, quand bien méme si, avec le canon, les blancs auraient apporté
I”école et I'institut Pasteur ! Mais enfin la colonisation n’a pas commencé en1492, elle n’est pas un
hapax, elle s'inscrit dans |” histoire millénaire de la constitution des empires... L’ impérialisme est
non seulement le « stade supréme du capitalisme »[30], comme |’ enseignaient a Bamako, au
moment ou I’URSS envahissait I’ Afghanistan, mes collégues soviétiques, mais un phénomene
universel... Ne faut-il pas se méfier ici aussi de ce que Marx appelait justement I’idéologie, et
commencer par reconnaitre ce que toute la tradition du réalisme juridique n’a cessé de nous
répéter ? Quoi qu’ils disent et quoi qu’ils pensent, les hommes et les Etats sont gouvernés par
I"intérét ou |’ appétit des richesses, la crainte d’ étre misérables, asservis ou détruits et le godt de la
gloire, et « chacun, par nécessité de nature, étend sa domination a travers tout ce dont il peut se
rendre maitre »[31]. Cette grande tradition, qu’inaugure ici Thucydide, peut étre salutaire et salubre
pour bien des idéalistes trop pressés d’en découdre, et elle suffit en tout cas a rendre fragiles et
problématiques les demandes de repentance et de dédommagement des descendants du systeme
colonia (p. 223).

En revanche, les demandes de restitution d’objets cultuels sont juridiqguement parfaitement
|égitimes et, dans la mesure ou ces objets peuvent étre préservés de toute privatisation dans des
musées africains dignes de ce nom, elles ont éte tres vigoureusement soutenues a Ouagadougou par
le président francais. Qui n’a pas en mémoire les scenes de pillage de masques orchestrées par
Griaule et rapportées par Michel Leiris dans L’ Afrique fantdme ? SBD les rappelle dans ce livre
(p. 288). Mais, ajouterons-nous, plus que d’une réappropriation, ces objets cultuels devenus
« objets d art », ces objets chargés d’ histoire et devenus nomades ne devraient-ils pas désormais
continuer a circuler, a étre partagés surtout entre des nations qui ont une histoire commune ? C’ est
aussi ce qu'il faudrait peut-étre rappeler aux Italiens de la Ligue de Salvini qui, sans aller jusqu’a
demander la « restitution » des Léonard, veulent renégocier le prét au Louvre — « contraire a
I’intérét national » — des cauvres de I’ artiste « italien » pour I’ exposition marquant les 500 ans de sa
mort...

Dans notre Occident souvent honni, Montaigne[32], |le sceptique ondoyant et diverg[33], I’homme
innombrable a I’identité mélée, fut le premier a nommer I’ événement qui ne provoquait chez ses
contemporains qu’ un médiocre intérét : « Notre monde vient d’ en rencontrer un autre »[34], écrit-il
dans Les Essais. Le premier aussi, il dénonca la puissance dévastatrice et les mécaniques victoires
de laraison moderne, la conquéte des marchés, le golt insatiable du lucre (la « mercadence » et la
« traphique »[35]) et, face alafagon indigne dont on parlait des cannibales, il proclama, contraste
absolu avec I’ ethnocentrisme décolonial, « chaque homme porte en lui la forme entiére de
I”humaine condition »[36]. Cette humaine condition, tous la portent en effet comme un sceau,
comme un poids mais aussi comme une charge, une dignité et une responsabilité, tous aussi la
portent dans son intégralité, puisqu’ une forme, méme s elle s actualise en de multiples facons, est
entiere, indivisible, de sorte que I’ on est totalement homme ou gqu’on ne I’ est pas du tout. On
comprend que, élu président de la République, Francois Mitterrand ait voulu poser pour |a postérité
lamain droite appuyée sur Les Essais. Une maniere sans doute de montrer que I’ Occident, s'il a été
et s'il est encore le plus important foyer de domination, a été aussi le foyer par excellence de
I”émancipation humaine. S'il a été esclavagiste, comme I’ ont été bien des peuples, il faut bien
reconnaitre aussi que, dans lalongue histoire des traites, sa seule et véritable specificité est d’avoir
su enfin se critiquer lui-méme et d’ avoir été, malgré tout, abolitionniste. L’ Occident a donc bien
une « double mémoire », comme disait Derrida[37], la lumineuse et la sombre, celle qui lui vient

Espacestemps.net -10/11- 17.02.2026



11

des Lumieres et celle de tous les crimes, de toutes les formes d’ hégémonie, de toutes les
monstruosités totalitaires dont il a été, du nazisme au stalinisme, le terreau fertile. Seul un
masochisme moralisateur qui s alimente a la haine de soi a pu méconnaitre cette part de lumiére,
qui motivait déjal’insolente fierté que donnait a Périclés la considération de la politeia grecque.

Cela ne légitime bien slr en rien |’ universalisme de surplomb que, a force de sunousia[38] aurait
dit Platon, nos deux auteurs, le noir et le blanc, le philosophe et I’ anthropologue, I’ Africain et le
Juif, le croyant et I’incroyant stigmatisent d’un commun accord. Faisant jouer aussi, contre le
racisme et |” antisémitisme, une sorte de solidarité des ébranlés, comme aurait dit Jan Patoka, ils
s accordent (p. 304) symétriquement a rejeter la critique des indigénistes, des tenants du combat
identitaire qui s’ enferment délibérément dans leur tribu, restent claquemurés dans |’ entre-soi, ne
connaissent que le ressentiment et la haine. Il y a des universités britanniques ou I’ on supprime les
ouvrages de certains auteurs et ou I’ on interdit qu’ils soient enseignés (p. 300). Hier aussi les nazis
bralaient les livres, perpétraient des autodafés — mot qui vient de actus fidei (acte de foi) et qui
rappelle, entre autres barbaries, ce que I’ Inquisition réservait aux hérétiques.

Double accord, double combat qui dessinent, comme une ligne de créte, une voie moyenne et qui
témoignent, a I’ occasion de la critique décoloniale, qu’un certain universel est bien en train de se
réinventer et cela éminemment, dans cette facon qu’'ont nos deux partenaires de longuement
fréquenter ces problémes, de parler librement « d’'égal a égal », de donner contenu et sens a
I’ utopie de I’universalité des droits. Comme dans le dialogue aporétique (sans solution) du
Parménide, ils nous tiennent en haleine en tournant sans fin autour de I’ énigme et du paradoxe de
la condition humaine que Raymond Aron, prenant lui aussi le modéle de la langue, marqueur de la
diversité culturelle et condition de I’ échange, analysait admirablement ainsi : « La reconnaissance
de I"humanité en tout homme a pour conséquence immédiate la reconnaissance de la pluralité
humaine. L"homme est |’ é&tre qui parle maisil y a des milliers de langues. Quicongue a oublié un
des deux termes retombe dans la barbarie »[39]. Le différend qui partage les deux auteurs est ainsi
mis en lumiére, quoique leurs positions apparaissent, finalement, comme profondément
complémentaires.

Le Thursday 1 August 2019 a 12:21 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses a ce billet
vialefils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -11/11- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/en/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Gigantomachie autour de l’universel.


