
1

Espacestemps.net - 1 / 8 - 27.01.2026

Espacestemps.net
Think human together.

Comment dire les singularités du monde?
Responsable éditoriale , le Monday 26 September 2011

L’ouvrage de Dipesh Chakrabarty, Provincialiser l’Europe, la pensée postcoloniale et la
différence historique, est disponible en langue française, grâce aux éditions Amsterdam qui

poursuivent avec constance leur politique de traduction des ouvrages majeurs des Cultural,
Postcolonial et Subaltern Studies. Une politique nécessaire et périlleuse tant la traduction et sa
politique sont au fondement même de ces théories. Ces trois courants de recherche ont en effet la
particularité de poser au cœur de leurs réflexions une question de communication : qui parle de
quoi à qui, depuis quelle position, pour quelle efficacité, théorique et politique. Par ailleurs, ils
réactualisent une question classique des sciences sociales, comment dire et écrire le monde,
question à laquelle Chakrabarty ajoute, « dans un système académique marqué par l’hégémonie
européenne ». Proposition à relativiser aujourd’hui tant l’audience qui est faite à leurs travaux
dément, de fait, une hégémonie actuelle qui ne semble effective que par l’affirmation répétée de
son existence dans les travaux qui la dénoncent…

Cette traduction est bienvenue dans un climat de discussions âpres qui accompagnent la découverte
depuis le milieu des années 2000 de ces auteurs en France et le développement de travaux français
s’en réclamant. Beaucoup de publications et de colloques tentent de circonscrire le champ
théorique des études postcoloniales, d’en relever les insuffisances ou les dangers, globalisant ce qui
ne peut pourtant se réduire à un courant. Depuis l’Occident décroché (2008) de Jean Loup Amselle
et le travail remarquable de Marie-Claude Smouts (2007), ou, plus récents, de Jean-François Bayart
(2010), la tentation est d’analyser globalement le mouvement, d’en souligner les risques ou les
bienfaits et d’en dégager des caractéristiques. Si l’exercice est difficile et sans doute nécessaire,
certains auteurs se réclamant de ce courant particulier et partageant des questionnements communs,
la publication de Provincialiser l’Europe, ou précédemment du livre de Gayatri Spivak, Les
subalternes peuvent-elles parler ? aux mêmes éditions Amsterdam, permet de dépasser ce type
d’approche pour analyser le travail singulier d’un auteur, dialoguant avec d’autres chercheurs de
son temps. C’est aussi un accès plus facile à des textes de première main et la possibilité de revenir
sur les synthèses livrées par les chercheurs qui les ont « introduits ».

Des modernités postcoloniales.

Le projet énoncé par Chakrabarty est d’élucider le sens de la modernité politique en Asie du Sud
Est. Pour cela « Provincialiser l’Europe » nous propose une plongée dans l’expérience de la
modernité politique indienne. Chakrabarty reprend l’analyse selon laquelle les mouvements
anticoloniaux indiens, en s’appuyant sur les paysans, ont introduit dans la sphère du politique des
groupes et des classes, qui apparaissaient, selon les critères du libéralisme européen, comme
n’étant pas prêts à assumer la responsabilité politique du gouvernement de soi. Pour Chakrabarty
cette histoire des indépendances doit nous engager à réévaluer le sens des modernités et les
manières que nous avons d’en faire l’histoire. En effet, cette histoire singulière contredirait

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/comment-dire-les-singularites-du-monde-en/


2

Espacestemps.net - 2 / 8 - 27.01.2026

l’historicisme classique, théorie d’accompagnement des colonisations, qui suppose des stades dans
l’avancée vers le progrès et la démocratie, et notamment l’alphabétisation et l’éducation
nécessaires à la constitution de soi comme sujet. Pour Chakrabarty, l’historicisme est à la base de
l’impérialisme et de l’hégémonie européens et a servi à maintenir les pays de l’Empire dans un état
de « transition » permanent, les définissant sans cesse par le manque et l’incomplétude. Au « pas
encore » colonial, les nationalistes colonisés auraient opposé leur « maintenant » dans une critique
pratique de l’historicisme.

Chakrabarty voit l’historicisme encore largement à l’œuvre tant dans les politiques publiques en
Inde, que dans la manière dont l’histoire de la décolonisation est racontée traditionnellement, y
compris au sein du courant des Subaltern Studies. La thématique de la transition démocratique y
est omniprésente, prolongeant in fine une historiographie héritée des débuts de la colonisation en
Inde, dans laquelle la diversité des passés indiens a été homogénéisée dans un récit posant une
transition entre l’époque médiévale et l’époque moderne.

In fine, le projet est scientifique et politique, scientifique en ce qu’il tente de traduire le plus
justement la réalité observée, politique en ce qu’il ouvre des possibilités d’émancipation pour la
société indienne en révélant des possibles et non en décrivant des histoires déterminées et
reproductibles.

Contre quoi bataille Chakrabarty ? Non contre l’Europe, ni contre « la pensée européenne », mais
contre une certaine pensée européenne, celle qui a accompagné le mouvement impérialiste et la
montée des nationalismes postcoloniaux, celle qui se structurerait dans une pensée historiciste et
subjectiviste de la modernité, une pensée à prétention universaliste, une universalité conceptuelle
qui fonde en retour la question politique, la manière d’entendre la citoyenneté et de juger de la
modernité. L’Europe est ici entendue comme une idéologie, un territoire virtuel de pensée aux
conséquences importantes pour la manière dont le monde d’après la colonisation peut se donner les
moyens conceptuels de se comprendre.

Une politique de la traduction.

Décrire et analyser des situations historiques ou contemporaines est un exercice de traduction du
réel. À la suite de nombreux auteurs, dont Gayatri Spivak, mais également George Marcus,
Clifford Geertz, James Clifford et bien d’autres, Chakrabarty affirme la nécessité de prendre garde
à ce que le langage utilisé pour dire le réel en révèle les aspérités et n’écrase pas les différences
historiques ou culturelles. Son objectif est d’élaborer des analyses « translucides » (p. 55) et non
transparentes en éclairant les rapports qu’entretiennent les histoires non occidentales et les
catégories analytiques de la pensée européenne.

Le nœud de l’argumentation de Chakrabarty est lié à sa critique de l’historicisme, une attitude qui
marque, selon lui, la pensée européenne aussi bien libérale que marxienne et qui nous amène à
concevoir l’histoire comme un continuum entre un monde féodal et la modernité avec des phases
de transition. Ce modèle historiciste appliqué à l’histoire européenne aurait ensuite servi de matrice
pour envisager l’histoire du monde à partir d’un récit maître. Cet historicisme est par ailleurs
l’élément qui nous permettrait de rabattre dans le même univers de sens des évènements même
s’ils ont impliqué des cultures, des langues différentes. Empruntant la distinction
spécificités/singularités à Paul Veyne (1979), il attribue à l’historicisme un rôle essentiel dans cette
capacité des sciences humaines à réduire les singularités pour ne voir dans des situations
particulières que de simples spécificités. En ce sens, les histoires singulières des modernités



3

Espacestemps.net - 3 / 8 - 27.01.2026

postcoloniales se trouvent en position de subalternes. Dans cette perspective, l’histoire
professionnelle subalternise certains passés qui résistent à entrer dans le récit maître parce que leur
horizon n’est pas l’émancipation par l’usage public de la raison. Pour lui, il est particulièrement
significatif que les pratiques religieuses par exemple ou spirituelles soient régulièrement
envisagées comme des survivances ou des anachronismes. Pour Chakrabarty, certaines archives,
donnant accès à des passés subalternes, résistent à l’historicisation, tout comme certains moments
résistent à l’ethnographie.

Outre l’historicisme, Chakrabarty s’attaque également au langage des sciences sociales et à son
monde conceptuel. Celui-ci jouerait le rôle d’un langage universel, à la manière du langage
mathématique dans les sciences dures. Il permettrait de traduire des phénomènes hétérogènes en les
débarrassant de leurs singularités, irrationalités, etc… Dès lors, il importe selon lui de trouver des
moyens de traduire sans passer par la médiation de ce « langage universel ».

Là encore c’est le traitement des pratiques religieuses qui sert de point d’appui à l’argumentation
de Chakrabarty. En effet, comment traduire, dans l’universel séculier des sciences sociales, des
mondes singuliers enchantés ? Pour asseoir sa démonstration, il revient sur les origines marxiennes
de la pensée subalterniste et tente de démontrer que la réalité – sociale, économique, politique –
indienne ne peut pas être décrite avec les concepts et les catégories de « la philosophie européenne
». Il reprend les positions de Ranajit Guha (1983), l’un des fondateurs des études subalternistes, et
sa critique de la lecture d’Eric Hobsbawm des mouvements paysans en Inde (p. 6). Dans une
perspective démocratique, Guha veut montrer que les paysans santals qu’il étudie sont des sujets de
leur histoire alors qu’Hobsbawm analyse les mouvements paysans comme des formes d’action «
pré-politiques ». En effet, Hobsbawm voit dans l’importance du surnaturel, de la religion, mais
également dans le poids de la parenté et de la caste dans l’organisation même de ces révoltes,
quelque chose de l’ordre d’une survivance, d’un archaïsme amené à disparaître dans les formes
sécularisées et institutionnalisées qui sont la caractéristique pour lui de la modernité politique.
L’historicisme dont il fait preuve le conduit à identifier certains éléments du présent comme des
anachronismes. Guha, lui, montre que les révoltes paysannes sont politiques, et non prépolitiques
ou « arriérées », ou faisant preuve d’une consciences « en devenir », mais il ne va jamais jusqu’à se
déprendre complètement des catégories de conceptualisation marxiennes. Ce faisant, il écarte la
question de la religion de ses analyses des mouvements paysans pour l’indépendance. Là où Guha
dit que ces mouvements marquent l’entrée des paysans comme sujets de leur histoire et de
l’histoire indienne, Chakrabarty souligne que les paysans disaient simplement obéir à leurs dieux.
Pour Chakrabarty, ces mouvements paysans ne sont pas historicisables, dans le sens où il serait
impossible de donner une explication séculière et rationnelle, juste, de la situation. Or, le langage
des sciences sociales européennes est séculier et rationnel. Dans ces conditions, le concept de «
sujet » ne correspond pas pour lui à la réalité de la situation. Pour autant, il rejette l’analyse
d’Hobsbawm selon laquelle les mouvements paysans sont des mouvements « pré-modernes » et «
pré-politiques ». La seule possibilité envisagée par Chakrabarty est de faire des paysans santals des
modernes « possibles ». Ce que nous montreraient ces paysans santals c’est que le présent n’a pas
d’unité et qu’il est constamment le lieu possible d’une réactualisation de formes venues du passé,
qu’il n’y a pas de continuum historique, mais bien une pluralité de temporalités coexistantes. Cette
réflexion fait écho aux travaux de James Clifford et à sa notion de « futurs traditionnels » (Clifford,
2007).

À mon sens, le fait que les santals invoquent leurs dieux comme source de leurs actions est
problématique pour les penser comme sujets si l’on considère que l’histoire consiste à chercher des
causes et à les valider dans un schéma explicatif causes-conséquences. Or il me semble que cette



4

Espacestemps.net - 4 / 8 - 27.01.2026

recherche d’un enchaînement logique et de la détermination des causes, qui pourtant est à la base
de la pensée historiciste, est répétée par Chakrabarty. Si l’on prend un autre virage théorique,
davantage pragmatique, on pourrait considérer que quand bien même ils agiraient en tant
qu’instruments de leurs dieux, les paysans Santals deviennent « sujets » de l’histoire par leur
action, et non par ce qui la cause. L’histoire ne peut que s’attacher à analyser des descriptions
faites par d’autres : dans ce cas, tenter de comprendre la manière dont les santals se mobilisent et
les conséquences de leurs actions (l’affaiblissement de l’empire, l’institution d’une démocratie
indienne).

La politique de la traduction de Chakrabarty se base sur un refus de la médiation conceptuelle sous
le prétexte que les concepts sont forgés quelque part dans une langue donnée pour rendre compte
d’une situation, mais le risque du refus du tiers est de ne pouvoir rendre compte que des
différences, sans se donner non seulement des moyens de rendre compte de la manière dont se
produit le commun, mais également de renoncer à la communication scientifique. L’étude des
pratiques de communication, toujours médiées par des tiers symbolisants montre que ceux-ci sont
loin d’être stables, univoques, mais font l’objet de renégociations constantes. La relation des
concepts au réel est loin d’être mécanique.

Par ailleurs, la question de l’accroche territoriale que Chakrabarty effectue en singularisant cette
pensée historiciste est source de trouble : elle laisserait supposer que la modernité européenne peut
être décrite correctement en adoptant cette perspective. Les travaux des historiens contemporains
livrent pourtant d’autres récits. Certes, Chakrabarty cite des travaux poststructuralistes
occidentaux, principalement Foucault, qui mettent en cause l’historicisme, mais sans en tirer les
conséquences dans son écriture. Toute tentative de singularisation est en soi une entreprise
comparatiste. Si son argumentation dans cette aventure repose sur l’inadéquation des concepts «
européens » à traduire la réalité de la modernité indienne, son présupposé reste qu’il est possible de
comprendre la modernité européenne de cette façon. Ce présupposé lui fait parfois franchir la
frontière, certes poreuse qu’il avait pris soin de poser entre l’Europe comme idéologie et l’Europe
comme réalité historique complexe.

Ce qui apparaît alors à nos yeux, c’est une pensée européenne que nous ne reconnaissons pas, qui a
davantage à voir avec les constructions et conceptions théoriques indiennes et qui nous donne
envie d’en savoir davantage sur les processus de mondialisation des savoirs qui ont accompagné la
colonisation et la décolonisation.

Science et politique.

Si Chakrabarty énonce à plusieurs reprises sa méfiance vis-à-vis d’un universalisme moral en
sciences sociales et la nécessité de faire apparaître des singularités, il opère également une mise en
garde importante : « provincialiser l’Europe » ne veut pas dire faire l’apologie politique du
relativisme culturel ou tenter de produire des histoires indigénistes ou ataviques, le projet réside
bien dans la tentative scientifique de montrer la complexité et la radicale hétérogénéité du monde.

Cette mise en garde permet de relire de manière critique les ouvrages génériques consacrés ces
dernières années aux études postcoloniales. En effet, les critiques majeures à l’encontre des
théories postcoloniales reposent sur leurs conséquences politiques. Jean-Loup Amselle ou encore
Jean-François Bayard par exemple, opèrent la traduction politique de positions scientifiques les
présentant comme inéluctables. Pourtant la politique est bien affaire de luttes, de rapports de force.
Cette traduction ne peut s’opérer que via certaines médiations. Si en France par exemple, les



5

Espacestemps.net - 5 / 8 - 27.01.2026

théories postcoloniales sont particulièrement mobilisées par des groupes comme les indigènes de la
République1, ceux-ci ne portent pas, par essence, ce type de positionnement. Cette clarification
paraît salutaire à l’occasion de la traduction française de Provincialiser l’Europe, alors que le débat
intellectuel en France autour de la question postcoloniale se confond avec celui, politique, du
républicanisme. Cette confusion laisse entrevoir le peu de recul et d’analyse de la circulation entre
production du savoir, espace public et politique dont font preuve les tenants de cette thèse.

Ceci dit, l’entreprise de Chakrabarty est parfois difficile. La distance mise entre projet politique et
nécessité scientifique est d’autant plus ardue à tenir que l’objet du livre est précisément l’utilisation
des sciences sociales et de l’histoire en particulier dans le cadre de projets politiques, ici la
conception historiciste de l’histoire dans les politiques impérialistes, mais également nationalistes.
Plusieurs passages du livre illustrent cette difficulté.

La première ambigüité réside dans la revendication de l’héritage, revisité, des Subaltern Studies et
leur rapport aux cadres de la pensée marxienne. Dans un premier temps, Chakrabarty montre que
ce cadre de pensée les empêchent de concevoir la singularité d’une modernité politique non
séculière et d’envisager le rapport singulier en Inde entre politique, émancipation et sujétion,
possibilité qu’ouvre pourtant la description des luttes paysannes (voir plus haut). Pourtant, malgré
la clarté de la démonstration, Chakrabarty défend l’approche marxienne pour des motifs
d’efficacité politique dans le cadre de luttes sociales. Sur cette base, il se lance dans une opération
d’élucidation de la pensée de la temporalité de Marx, pour « ouvrir une brèche » (p. 160) dans la
distance entre travail réel et travail abstrait, une brèche qu’il serait possible d’investir pour
pluraliser et subvertir le récit historique. Pour Chakrabarty

En tant que code, l’histoire entre en jeu au moment où ce travail réel est transformé
en monde homogène et discipliné du travail abstrait, de l’échange généralisé, au
moment où le signe « marchandise » devient la médiation de chaque échange (p.
160).

L’hétérogénéité du monde pourrait se glisser dans la brèche. La maintenir ouverte permettrait à
l’historien subalterne de porter le code, l’histoire, « à ses limites afin de rendre visible son travail
de sape » (p. 160).

Il me semble que ce tour de force théorique en forme de concession au partage qu’il établit
pourtant plusieurs fois entre un projet scientifique et des positions politiques n’est rendu nécessaire
pour Chakrabarty qu’à travers sa volonté de revisiter les Subaltern Studies, d’y introduire des
éléments de critique radicale tout en préservant le projet inhérent du courant.

La théorie des « lignes de failles ».

Chakrabarty dit chercher les failles au cœur des approches théoriques, celle tu travail chez Marx
par exemple, failles qu’il explore pour faire apparaître d’autres possibles. Dans son introduction il
pose clairement son propos entre les approches analytiques et herméneutiques. Des approches
analytiques, il entend garder le souci de « démystifier l’idéologie » afin de produire une critique
orientée vers un ordre social plus juste ; de l’herméneutique, le souci du détail en vue de
comprendre la diversité des mondes vécus, le respect des lieux et des formes de vie particulières
dans la détermination du sens. De cette posture vient l’une des forces de l’ouvrage qui est de se
tenir au projet du refus de la détermination historique et au refus d’accorder un seul sens à des



6

Espacestemps.net - 6 / 8 - 27.01.2026

formes de vie qui semblent proches, mais s’inscrivent dans des contextes, des horizons normatifs et
théoriques différents. Ce refus n’est pas uniquement une posture, elle s’incarne dans le livre par
l’examen minutieux des singularités, par une attention portée aux sens rendue possible par
l’approche herméneutique. Cette précision est particulièrement sensible dans les deux derniers
chapitres du livre.

Faire de l’histoire.

Dans la première étude de cas qui constitue la seconde partie de l’ouvrage, Chakrabarty s’intéresse
à la manière dont le sort des veuves est devenu un problème public au Bengale. Dans l’histoire
bengalie, la figure de la veuve accablée de souffrance est le produit d’un passé collectif public
construit à partir d’un grand nombre de souvenirs individuels et familiaux portant sur le veuvage.
Dans les conditions de la vie publique moderne indienne, ce passé collectif a joué un rôle crucial
dans la recherche de la justice. En examinant à la fois les grandes figures de la vie publique
Bengalie qui ont pris fait et cause pour les veuves et les récits autobiographiques de veuves
bengalies, Chakrabarty pose les questions suivantes : quel type de sujet est produit à l’intersection
de ces deux catégories mémorielles, publiques et familiales ? Quelles qualités ce sujet doit-il
posséder pour s’intéresser à la consignation de la douleur ? Comment « dire l’histoire » d’un sujet
bengali, collectif et moderne, marqué par cette volonté d’observer et de consigner l’oppression et
les blessures ?

Chakrabarty montre que la littérature et notamment les récits des veuves ont permis la publicisation
de l’intériorité des veuves et qu’une littérature humaniste a expérimenté et perfectionné les
instruments permettant la description moderne de « l’expérience » du veuvage. Chakrabarty relève
dans ces textes le rôle et la place de la spiritualité, qui conduit à une marginalisation du corps des
veuves.

Il montre par ailleurs que les qualités attribuées aux défenseurs des veuves dans l’espace public
bengali ne sont pas celles d’une capacité de mobilisation devant la souffrance grâce à la
reconnaissance de la veuve comme personne, mais par des qualités particulières aux défenseurs des
veuves, comme la sensibilité exacerbée ou le cœur. Pour Chakrabarty, il y a la une véritable
différence avec la « pensée européenne » de la compassion qui repose sur la possibilité de se
mobiliser non en tant que personne disposant de qualités particulières, mais en tant que personne
capable de voir l’être humain général en lui-même et reconnaissant cette même figure chez un être
souffrant.

La mobilisation des défenseurs des veuves et plus encore les autobiographies pourraient être vues
comme des pièces des

archives de la naissance du sujet-citoyen au Bengale. Le lieu de cette naissance est
situé là où les histoires de l’oppression des veuves, logées dans les crevasses des
mémoires familiales, sont rappelées pour être discutées et disséminées dans la sphère
publique. Mais ce sujet unifié se diffracte après examen, en de multiples manières
d’être humain, ce qui nous interdit de réduire ce moment au récit sommaire d’une
transition de l’ère prémoderne à la modernité. (pp. 226-227)

La dernière partie du livre est consacrée à la pluralisation de la notion d’imagination, centrale,
comme le montre Benedict Anderson ([1983], 1996), dans l’appréhension de la modernité



7

Espacestemps.net - 7 / 8 - 27.01.2026

indienne, mais également, si l’on suit Arjun Appaduraï ([1996], 2001), pour comprendre les
ressorts culturels de la mondialisation. Pour tenter d’y parvenir, Chakrabarty met en parallèle deux
terrains d’étude : un débat littéraire bengali principalement animé par Tagore et la pratique de
l’adda, sorte de réunions régulières d’amis ou de fréquentations consacrées à la conversation et
dans laquelle la littérature et les arts occupent une grande place.

Il montre tout d’abord que les romans de Tagore, centraux dans la production de l’identité
bengalie, en ne traitant pas, ou mal, la vie de bureau, ont pu donner aux classes moyennes les
moyens de supporter les conditions de la vie moderne en les esthétisant et en transfigurant
l’expérience par l’utilisation de la langue. Ce point constitue pour Chakrabarty une manière de
comprendre les conséquences culturelles de la mondialisation du capitalisme. Enfin, Chakrabarty
rappelle que Tagore, dans ses poèmes cette fois, utilisait des références explicites à une pratique
spirituelle indoue, le darsham, traduisible par « avoir des visions », pratique lui permettant de
mettre en image et percer le voile du réel. Pour Chakrabarty, la reconnaissance de cette pratique du
darsham permet de pluraliser la notion d’imagination qui peut être à la fois une pratique centrée sur
le sujet (au sens d’Anderson ou d’Appaduraï) et une pratique sans sujet permettant à des moments
du passé de s’imposer dans le cours du présent.

Dans la dernière partie du livre, il décrit la manière dont la ville de Calcutta, aussi bien dans sa
dimension spatiale que culturelle, est travaillée par la pratique de l’adda, sorte de sociabilité
littéraire et politique particulière. L’adda aurait permis la médiatisation du marché et du goût pour
la littérature et les arts. À travers l’étude de la pratique de l’adda ainsi que de la nostalgie que sa
disparition progressive entraîne, il montre que l’adda a à voir avec une histoire dans laquelle cette
institution en est venue à symboliser, de manière problématique et contestée — notamment pour
son côté patriarcal — une manière particulière d’habiter la modernité. Loin d’être un élément
comparable aux salons bourgeois européens, ou une simple « pratique de transition » amenée donc
à disparaître, l’adda constituerait un « monde vécu » singulier.

L’intérêt du livre de Chakrabarty ne réside pas dans sa critique de l’historicisme, il rejoint là de
nombreux penseurs qui, depuis Walter Benjamin, pointent l’aporie de cette appréhension de
l’histoire. Les pages de méditation de James Clifford dans Routes, Travel and Translation in the
Late Twentieth Century (1997) sur Fort Ross, reprenant elles aussi la réflexion de Walter
Benjamin, sont sans doute tout aussi éclairantes et nous montrent que l’historicisme ne vaut pas
non plus en matière d’élucidation du sens des histoires américaines, mexicaines, voire des histoires
tout court… Il existe différentes traditions critiques de l’historicisme, y compris européennes, pour
lesquelles celui-ci ne fait pas seulement écran à la compréhension des modernités asiatiques,
africaines ou sud américaines, mais fait écran à la compréhension des complexités des
configurations historiques en général et à leur indétermination. La réflexion sur l’histoire est
traversée par ce rapport au sens de l’histoire, à ce titre la récente parution des écrits de Cornélius
Castoriadis, Histoire et création, recensés sur Espacestemps.net en montre la complexité.

En revanche, le projet de Provincialiser l’Europe prend toute sa dimension dans la lecture des
analyses de l’émergence du sort des veuves comme un problème public en Inde, le rôle du roman
et de l’autofiction dans ce processus, ou dans ses analyses de l’adda. Il me semble que c’est quand
Chakrabarty « fait de l’histoire » que son livre prend un tour autrement plus passionnant qu’un
simple exercice de positionnement. Il parvient à montrer avec certitude que si certaines manières
de dire le réel sont au cœur des constructions idéologiques qui participent à forger notre monde,
des voix alternatives s’élèvent pour faire entendre un réel différent, ou du moins contrasté pour

https://www.espacestemps.net/document8155.html


8

Espacestemps.net - 8 / 8 - 27.01.2026

révéler l’éclat des possibles que porte la vie humaine, si difficile à traduire, mais qui se révèle à
celui qui prend la peine de les observer finement. Sa tentative de dépassement de la simplification
binariste, scalaire et historiciste, et la nécessité d’un renversement des perspectives par rapport à
l’utilisation de « concepts » outils est convaincante. La citoyenneté, tout comme la modernité, ne
sont pas d’abord des concepts, mais le résultat, dynamique, de processus qui émergent localement
et prennent des formes singulières, ils s’ancrent dans des manières de dire, de s’imaginer et de
produire du commun. Une autre manière d’affirmer, car il semble que cela soit encore nécessaire,
et que souligner des singularités ne signifie pas essentialiser des différences.

Dipesh Chakrabarty, Provincialiser l’Europe. La pensée postcoloniale et la différence historique,
Paris, Amsterdam, 2009.

Le Monday 26 September 2011 à 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses à ce
billet via le fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

http://www.editionsamsterdam.fr/articles.php'idArt=161
https://www.espacestemps.net/en/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Comment dire les singularités du monde?


