Par Iréne Bellier. Le 9 February 2009

* Autochtone... Voila un mot bien intéressant pour une revue nommée EspacesTemps.net. Un
mot qui hous vient du grec ancien et dont le champ sémantique varie d’ un bout du monde a
I autre.

Désignant le rapport a la terre (autokhténos, de la terre méme), son sens se confond avec «
indigéne », construit sur les ééments latins gena et indu, « né, issu (gene) de I’intérieur », pour
désigner étymologiquement celui qui est du pays. Ce dernier distingue les personnes « nées dans
un lieu » de celles qui viennent d’ ailleurs (advenae). Comme le montrent Nicole Loraux (1998) ou
Marcel Detienne (2003), étre autochtone en Grece ancienne permet de s'interroger sur ce
gu’ autochtonie veut dire aujourd hui, surtout dans le contexte de discours extrémistes visant a
opposer « Francais de souche » et migrants (premiére, deuxiéme ou énieme génération). Et I'on
voit que les sens se sont inverses.

L es autochtones dont s occupent les Nations Unies sont définis par leur marginalité, le déni de
leurs droits par la société dominante dans le cadre des Etats-nations. Ce sont eux qui, en militant
pour la reconnaissance de la catégorie politique « peuples autochtones », dans une dimension
plurielle cherchent I’ égalité de droits dans la communauté international e.

Au plan linguistique et avec le passage de la Gréce ancienne ala Rome impériale, on note dgja un
glissement de sens, de I’ enracinement mythique a la terre vers le rapport a un espace délimité par
I’autre : celui qui nomme. Ainsi qu’il fonctionne sur la scéne internationale, le mot « autochtone »
s'est enrichi des traductions qu’il recoit dans les différentes langues et des réalités qu’il désigne
historiquement. 1l ne désigne plus seulement le rapport a la terre mais la place dans un systéme
social.

Au total, le mot s utilise comme substantif ou adjectif, pour désigner des personnes, des peuples,
des communautés, des situations, des questions, des problémes, mais aussi et dans d’ autres
registres de discours, des especes animales ou végétales (par exemple en Australie ou en Nouvelle-
Zélande pour désigner un arbre autochtone ou un mouton d’ origine locale). Mot de lutte et de
dialogue, de division et de rassemblement, il est chargé d' un trop plein de sens et d’ affects.

Adoption internationale.

Aux Nations Unies, le terme « autochtone » résonne dans les langues officielles (anglais, arabe,
chinois, espagnol, francais, russe) ainsi que dans les langues de ceux qui Se reconnaissent dans ce

-1/8-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/

terme et en revendiquent I’ usage : les représentants des peuples autochtones. Ils sont plusieurs
milliers a participer chaque année aux réunions de I’ONu les concernant. |Is sont lavoix des quatre
cent millions d’autochtones que I’ONu reconnait dans soixante-dix-sept pays sur les cing
continents!. Le mot s est acclimaté dans les agences internationales ou il ne fait plus débat. Il y a
consensus pour admettre que la catégorie « peuples autochtones » se définit par une pluralité de
critéres qui peuvent se combiner entre eux. Ils se centrent aussi bien sur le rapport au territoire
(précédant la conquéte ou dont ils ont été privés par les politiques assimilationnistes) que sur la
disposition d’institutions propres (langue, éducation, justice et gouvernance) et la marginalité dans
les sociétés dominant les Etats-nations. La catégorie relationnelle « peuples autochtones » est
construite, non comme substance mais pour poser la question du sujet politique dans le cadre d’un
rapport juridique &I’ Etat et &la souveraineté.

Dans cette sphére internationale multilingue et pluriculturelle, on observe de subtils glissements de
sens, selon |” origine du locuteur, sa position sociale, safonction et les contextes politiques. Accolé
au terme peuple, il est entré dans le registre des droits humains, avec la Déclaration des Droits des
Peuples Autochtones qui fut adoptée, le 13 septembre 2007, par I’ assembl ée générale des Nations
Unies. Lanégociation de ce document dura plus de vingt ans, ce qui montre |I’ampleur du probléme
posé par la reconnaissance de droits humains & une catégorie sociale et culturelle définie par sa
marginalité ou son exclusion dans les systemes étatiques. C’ est que le terme « peuple autochtone »
ne doit pas étre compris par référence a une quel congue identité essentialisée, une ethnicité parmi
d’ autres, mais dans une dimension politique et relationnelle a la société dominante. C’est un mode
de rapport al’autre qui est mis en question, dans lequel I’ autochtone, celui qui demande a connaitre
les droits dont il dispose, est I’ exclu. Ce qui nous place aux antipodes de I’ autochtone grec ancien.

Handicapé par le poids du culturalisme dont la critique associe « autochtone » a une substance
divisive parce que susceptible de désigner une entité close sur elle-méme, irréductible au contact,
tournée vers le passé de la tradition et de I’ enracinement, le terme peut étre manipulé par les
politiques pour s opposer a |’ étranger, aux migrants (Geschiere et Nyamnjoh 2000, Geschiere
2004) et par la droite extréme pour ranimer les combats nationalistes. Pour certains penseurs donc,
cette catégorie serait loin d'étre porteuse de droit, et plutbt contraire a la vision d un progres
associé a la liberté d’une humanité nomade (Kuper, 2003). Mais le mot a fait retour dans le
répertoire du droit international, non pour exclure et distinguer les droits de I’ autochtone et de
I"allochtone, mais pour étendre I’ universalité des droits humains : éargir la notion de droits
collectifs (reconnus par le Pacte international sur les droits culturels et sociaux, 1966) sans
contredire le respect des droits individuels (notamment contenus dans la Déclaration universelle
des droits de I’homme (1948) et dans |le Pacte international sur les droits civils et politiques (1966).
Accolé au terme peuple, il vise aintégrer « les dominés ». Cela nourrit des débats ardus aussi bien
sur la définition du terme « peuple » que sur la portée ou |’ extension du terme « autochtone » et sur
les mécanismes politiques liés ala notion d intégration (Bellier, 2008).

Réagencement onusien.

Le mot porte a équivoque, aussi faut-il dévoiler ce que recouvrent ses usages internationaLix actuels
(Bellier, 2009). Ainsi que le montrent les études un peu Ssérieuses sur ces questions comme, par
exemple, les cing volumes consacrés par J. Martinez Cobo (1986) a la discrimination des
populations indigénes non prises en considération dans les processus de la décolonisation, ou le
rapport du séminaire des experts du groupe de travail de la Commission Africaine des Droits de
I"Homme et des Peuples (CADHP-IwGIA, 2005), différentes épithétes peuvent étre usitées dans le

-2/8-



monde pour référer aux catégories visées aujourd’ hui par le syntagme « population/peuple
autochtone ». |ls varient selon les langues et les régimes de reconnaissance dans les Etats. Nous
N’ entrerons pas ici dans la discussion relative ala conception statisticienne et étatique de I’ entité «
population » ni sur la portée politique du concept de « peuple » associé ala notion de souveraineté,
mais une forte mobilisation des représentants autochtones et des organisations de soutien s’ est
portée sur le remplacement du terme « population » par celui de « peuple ». L’ objet était de
réintroduire I’ autochtone, non comme individu mais comme membre d'un peuple, sujet de droit
international, avec la perspective d’ une personnalité juridique, pour prendre pied dans la
communauté des nations réunies par la Charte des Nations Unies qui débute par ces mots « Nous,
les Peuples... ».

Les mutations des acceptions du terme « autochtone » sur lesquelles nous nous concentronsici ont
partie liée avec les mécanismes du colonialisme et les processus de décolonisation. Elles visent
d’un cété a réfuter certains usages, de I’ autre a formuler des propositions pour « recouvrir » la
définition des catégories classificatoires (péoratives) utilisées par la société dominante, et définir
des sens acceptables par les sujets visés.

Variations linguistiques.

Ainsi le terme « autochtone » est-il préféré en frangais pour ne pas employer le mot « indigéne »
qui est associé au « statut » désignant les populations soumises, comme dans le statut de
I"indigénat de I’ administration coloniale frangaise d’ Algérie. Mais en anglais comme en espagnol,
le terme indigenous/indigena est préféré a authtonon/autoctono et dans les deux langues, on note
une alternance tout afait intéressante avec un terme que I’ on pouvait croire trop fortement connoté,
comme celui d’ aborigéne — que beaucoup de personnes en France écorchent toujours en disant «
arborigéne »...

En anglais, le vocable « autochton », peu usité a I’international, désigne « one of the primitive
inhabitants of a country »2, ce qui introduit avec « primitive » une connotation que le terme «
indigenous » ne véhicule pas puisqu’il désigne simplement I’ origine et |’ appartenance a une région
ou a un pays3. Le synonyme le plus courant est « native », un vocable susceptible toutefois de
recevoir aussi une connotation péjorative. Ce terme que I’ on peut traduire en frangais par « natif »
sans autre connotation que le rapport a un lieu, est synonyme en anglais de « aborigene » formé sur
laracine latine signifiant « depuis |’ origine » pour, en particulier, désigner |es peuples autochtones
d’ AustralieZ. En francais, le terme « aborigéne » qui signalait vers 1488, les habitants prélatins en
Italie, a été étendu en 1582 pour toute population indigene, désignant « celui qui est issu du sol
méme ou il habite et qui est censé ne pas y étre venu par immigration »5. Mais son usage
didactique actuel renvoie surtout aux populations autochtones de I’ Australie (Dumont d’'Urville
I’employant en 1882 pour la Nouvelle-Zélande)t. En espagnol, « aborigen » désigne aussi les
premiers habitants d’ un pays en les distinguant de ceux qui se sont installés ultérieurement, maisil
n’a pas de portée régionale particuliere, ce qui le rend applicable sur tous les continents, dont
I” Amérique Latine. Toutefois, le vocable est moins usité que « indigena » qui désigne « celui qui
est originaire du pays dont on parle » (originario del pais de que se trata) /. Avec I’ affirmation des
mouvements indiens en Amérigque Latine, notamment en Bolivie ou au Venezuela, est apparue une
nouvelle expression, « pueblo aboriginario » (peuple « aboriginaire »), un néologisme qui renforce
I”aspect de I’antériorité, et que I’on décryptera dans le registre, politiquement important
aujourd’ hui, de la relation a la terre et du contr6le des ressources du territoire.

-3/8-



Ce parcours lexicologique permet de constater que les dictionnaires frangais modernes tout comme
lesinterprétes al’ Onu emploient |e terme « autochtones » pour désigner ceux que les Anglophones
ou les Hispanophones connaissent comme « indigenes ».

En Amérique du Nord, le terme « Aboriginal » peut désigner les Amérindiens d’ Amérique, un
terme peu usité en Frangais pour les mémes peuples. Le Québec retient plutdt I’ expression «
premiéres nations »/« first nations », ¢’ est-a-dire une catégorie politique qui renvoie au régime de
souveraineté, lequel a été historiquement construit par les premiers traités par lesquels les peuples
en question ont scellé avec la Couronne britannique une entente, trahie par la suite de I’ histoire
coloniale (Deroche, 2007). Si le terme « aborigene/aboriginal » fait aujourd’ hui retour sur les
scenes anglophones et hispanophones, c’est en étant débarrassé du terme « tribe » que
I”administration britannique employait en Inde pour désigner les tribus primitives, aborigenal
tribes, et accolé a « peuple ».

Questions de reconnaissance.

La plupart des qualifications associées aux ensembles qui s'inscrivent aujourd’ hui dans le
mouvement international des peuples autochtones (et qui cherchent a étre autrement reconnus) sont
toujours usitées dans les discours des représentants des Etats de trés nombreux pays. Elles
empruntent au vocabulaire de la sociologie pour désigner des minorités « ethniques » ou «
indigénes », voire des « minorités raciales » (Birmanie), des populations (« tribales » ou «
indigénes »), ou encore des « tribus » répertoriées ou classifiées (scheduled casts and tribes)
comme en Inde. D’ autres reprennent le langage de I’ évolutionnisme pour distinguer les sections «
arriérées », « attardées » ou « trés arriérées » et les groupes « primitifs ». Dans tous les pays, et
dans le contexte des décolonisations, le rattachement au mouvement international des peuples
autochtones et la demande de droits humains conduisent vers la réfutation des expressions usitées
par la société dominante désignant « le sauvage ». Partout, il y a débat sur la maniére de se dire
dans la communauté politique qui se met en place aprés le départ du colonisateur.

Ainsi la classification britannique des aborigenal tribes en Inde a-t-elle donné lieu, a
I’ Indépendance, ala formation du terme sanskritisé adivasi signifiant « les premiers occupants ».
Cest ainsi qu'il est passé en anglais et en frangais pour désigner une catégorie de population,
dominée dans le systéme des castes (Soucaille, 2007). La droite hindouiste proposa un nouveau
terme, vanavasi, pour définir plus précisement certains segments de populations comme « habitants
des foréts » pour bien les distinguer des Hindu. En Indonésie, I’ équivalent du terme « peuples
autochtones », masyarakat adat, fait débat autour de la singularisation de communautés rurales
dans la construction d’ un nationalisme incluant toutes les communautés culturelles (Tsing, 2007).
Dans plusieurs pays, comme au Tibet, si les mots pour se dire « du sol méme » existent, ils ne sont
pas utilisés pour réclamer I’ indépendance, la souveraineté politique, le respect des droits humains
ou I'inclusion dans le projet national chinois (Y eh, 2007). Aux Philippines, les autochtones ont
obtenu que le Parlement vote une loi de protection, qualifiée de clone de la Déclaration des droits
des peuples autochtones, ce qui a été fait aussi en Bolivie. En France, une telle Déclaration arecu
le soutien de I’ Etat mais avec une clause interprétative limitant son application au contexte de
I’ Outre mer.

Les perspectives de I’ autochtonie/indigénéité/subalternité font débat aussi bien au regard des
critéres d’identification des groupes et des problématiques (développement, pauvreté, pureté,
éducation, etc.) qu’en vertu des modéles politiques plus ou moins ouverts aux perspectives du

-4/8-



multiculturalisme. Toutes les disciplines des sciences humaines et sociales sont concernées par la
maniére dont ces débats se développent et dont se transforment historiquement « les questions
autochtones ».

Dans la foulée des développements onusiens d’abord autour des Conventions 107 de
I’ Organisation Internationale du Travail (OI1T) sur « la protection et I’ intégration des populations
aborigenes et autres populations tribales et semi-tribales dans les pays indépendants »S (1957) et n°
169 (1989) « relative aux peuples indigenes et tribaux »9, puis de la Déclaration des Peuples
Autochtones (2007), une ambiguité est née, particulierement vivace dans les mondes africains et
asiatiques qui ne sont pas bétis sur des colonies de peuplement comme les Amériques, I’ Australie,
I’ Océanie, ou la Nouvelle-Zélande. En effet, si |e terme « indigéne », qui reste usité dans laversion
francaise, est réfuté pour ses connotations différentialistes associées au statut des colonies, le terme
« indigenous » est récupéré en Asie comme en Afrique par les Etats qui, comme le délégué de
I’ Inde I’ expose en 2006, considerent I’ ensemble de la population comme « autochtone/indigenous

»,

Dans les normes internationales.

En cinquante ans, |’ approche de la Communauté Internationale a considérablement muté, ce qui
entraine des effets sur les terrains nationaux et locaux différés dans le temps. L’ OiT, qui fait
toujours référence a une notion de « tribu » qui n’est utilisée dans aucun autre instrument normatif
international, a changé les termes de référence a ces communautés sur trois plans :

» en remplagant le vocable « populations » dont les membres sont sujets de la convention par
celui de « peuples » qui a une portée collective et inclusive ;

e en renoncant au jugement selon lequel leurs « conditions sociales et économiques
correspondent a un stade moins avancé que le stade atteint par les autres secteurs de la
communauté nationale » pour promouvoir I'idée qu’ils « se distinguent des autres secteurs
de la communauté national e par |eurs conditions sociales, culturelles et économiques » ;

» en remplacant la notion d’ « aborigénes » par celles d « indigénes ».

La formulation de 1957 (toujours en vigueur) qui pose le double probleme de la norme de
référence du développement (linéarité du processus) et de I’homogeénéité de la communauté
nationale, se comprend dans le contexte de I’ époque dans lequel, en dehors de toute participation
autochtone, la communauté international e débattait des politiques de décolonisation tandis que les
Etats-nations mettaient en cauvre des politiques d’ assimilation. Le libellé de la Convention 169,
accepté en 1989 par une communauté internationale plus large que celle de 1957, permet de noter
I affranchissement du paradigme évolutionniste dominant la réflexion par laréférence implicite au
stade supérieur de dével oppement atteint par les pays occidentaux. Demeure I’ idée de « différence
» sans connotation hiérarchique. Mais la référence continue ala notion de « communauté nationale
» offre comme seul horizon une intégration des populations autochtones dans un ensemble
globalement rattaché a1’ Etat indépendant, idéalisé par le modée d Etat-nation unitaire.

-5/8-



L’alinéa b de I’ article 1 de chacune des Conventions introduit un deuxiéme niveau de précisions de
ces populations/peuples. Dans la Convention 107, elles:

« sont considérées comme aborigenes du fait qu’ elles descendent des popul ations qui
habitaient le pays, ou une région géographique a laquelle appartient le pays, a
I’époque de la conquéte ou de la colonisation et qui, quel que soit leur statut
juridique, menent une vie plus conforme aux institutions sociales, économiques et
culturelles de cette époque qu’ aux institutions propres a la nation a laguelle elles
appartiennent ».

Dans la Convention 169, ces peuples:

« sont considérés comme indigenes du fait qu’ils descendent des populations qui
habitaient le pays, ou une région géographique a laquelle appartient le pays, a
I’ époque de la conquéte ou de la colonisation ou de I’ établissement des frontieres
actuelles de I’ Etat, et qui, quel que soit leur statut juridique, conservent leurs
institutions sociales, économiques, culturelles et politiques propres ou certaines
d entre elles ».

Alors gque le terme « aborigéne » renvoie al’idée d’ un dével oppement séparé de celui de lanation
et figé dans le temps (« cette époque »), celui d « indigene » accompagne |’ idée de la conservation
d’institutions particulieres, une perspective qui permet de penser que les différents secteurs de la
communauté national e sont contemporains.

Il reste dans I’ esprit de la plupart des Etats qui sont les membres reconnus de la Communauté
internationale, tout comme chez les anthropologues ou les politistes, une incertitude sur la
définition et la portée de I’ expression « peuple autochtone », entre autres au regard des modes de
domination et des relations avec les sociétés dominantes. Mais la question de leurs droits a été
réglée, au moins au plan symbolique et politique de la Déclaration. Reste le délicat probleme de la
mise en cauvre. Les ONG et |les agences internationales poursuivent un travail de clarification et,
avec les Etats, ils se sont engagés dans une Seconde décennie pour |es populations autochtones
visant a dével opper avec les communautés et les peuples autochtones un « partenariat pour I’ action
et ladignité » (2005-2015). L institution onusienne a aussi mis sur pied plusieurs dispositifs pour
affiner I’ approche normative (mandat de I’ Instance Permanente sur les Questions Autochtones) et
rendre plus effective la lutte contre la discrimination et le racisme (Rapporteur Spécial pour les
Droits et Libertés Fondamental es des Peuples Autochtones, M écanisme des Experts sur les Droits
des Peuples Autochtones).

Bibliographie

Iréne Bellier, « Le développement et les peuples autochtones : conflits de savoirs et enjeux de nouvelles
pratiques politiques » in Vincent Geronimi, Iréne Bellier, Jean-Jacques Gabas, Michel Verniéres, Yves
Viltard, Savoirs et politiques de développement. Questions en débat a I’ aube du XXle siécle, Paris,

Karthala, 2008.

Iréne Bellier, « Usages et déclinaisons internationales de |” autochtonie dans le contexte des Nations

-6/8-



Unies » in Natacha Gagné, Thibault Martin et Marie Pineau Salaun (dir), Autochtones : vues de France
et de Québec, Laval-Québec, PuL, 2009.

CabHP-lwaia, Commission Africaine des Droits de I’'Homme et des Peuples, Rapport du Groupe de
travail d’ experts sur les Populations/ communautés autochtones, Copenhague, IwaiA, 2005.

Frédéric Deroche, Les peuples autochtones et leur relation originale a la terre. Un questionnement pour
|’ordre mondial, Paris, L’ Harmattan, 2008.

Marcel Detienne, Comment étre autochtone ? Du pur Athénien au Francais racing, Paris, Seuil, 2003.

Peter Geschiere, « Ecology, Belonging and Xenophobia: The 1994 Forest Law in Cameroon and the
Issue of ‘Community’» in H. Englund and F. Nyamnjoh (eds.), Rights and the Palitics of Recognition in
Africa, London, Zed Books, 2004.

Peter Geschiere, Francis B. Nyamnjoh « Capitalism and autochthony: the seesaw of mobility and
belonging », Public Culture 12, 2000, pp. 423-452.

Adam Kuper, « The return of the native », Current Anthropology, vol. 44, n°3, pp. 389-401.
Nicole Loraux, Né de la terre, Mythe et politique & Athenes, Paris, Seuil, 2003.

José Martinez Cobo, Study of the problem of discrimination against Indigenous Populations,
E/CN.4/sub 2/1986/87 add 1-4, ONU, 1986.

Alexandre Soucaille, « Chemin faisant en region sauvage », Multitudes n°30, 2007, pp. 103-115.

Anna Tsing, « Indigenous voice » in Marisol de la Cadena et Orin Starn, Indigenous experience today,
Oxford-New Y ork, Berg, 2007.

Emily T. Yeh, « Tibetan indigeneity: Translations, resemblances and uptake » in Marisol de la Cadena
et Orin Starn, op.cit., 2007.

Note

L’ espace nous manque pour citer tous les groupes qui se reconnaissent dans le mouvement des
peuples autochtones, Aborigénes Australiens, Adivasis, Amérindiens, Bushmen ou San, Igorot,
Imazighen, Inuit, hMong, Maoris, Batwa-Pygmées, Sami, etc. Aucune liste n'a été constituée aux
Nations Unies, autant parce que I’ affirmation de soi comme autochtone reléve d'un double processus
d’ auto-identification et de reconnaissance par e peuple d’ appartenance, que parce que les noms peuvent
changer selon qu’ils sont donnés par I’ Etat (recensement) ou par le peuple (ethnonymes) et que les
mécanismes de reconnaissance par les Etats Nations sont souvent bloqués, et parfois instables.

Chambers's Twentieth Century Dictionary, W. Geddie (ed), New Y ork, Hawthorn Books Inc., 1965
(1st ed).

Indigenous : « Originating in and characterizing a particular region or country », in Ramdon house
dictionnary.

« Australian Aborigina Cultures » in The New Encyclopedia Britannica, Macropedia, vol 2, 1984, pp.
424-430.

Le Grand Robert de la Langue Francaise. Dictionnaire alphabétique et analogique de la langue
frangaise, Paris, Le Robert, 1985.

Ainsi, le Grand Usuel Larousse signale-t-il pour « aborigéne » : « qui est originaire du paysou il vit ;
sedit en particulier des ethnies autochtones de I’ Australie ».

Diccionario de la lengua espaiiola, Real Academia Espariola, 2001.

Signée en 1957, en vigueur dans dix-huit pays, la Convention 107 a été dénoncée par |es autochtones
comme un instrument paternaliste et assimilationniste.

-7/8-


https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn3
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn4
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn5
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn6
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn7
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn8

Signée en 1989, celle-ci a été ratifiée par vingt Etats dont quatorze |latino-américains : Argentine,
Bolivie, Brésil, Chili, Colombie, Costa Rica, Danemark, Dominique, Equateur, Espagne, Fidji,
Guatemala, Honduras, Mexigque, Népal, Norvege Paraguay, Pérou, Pays-Bas, Venezuela

— « Laprésente convention s applique aux peuples tribaux dans les pays indépendants... ».

Article mis en ligne le Monday 9 February 2009 a 00:00 —

Pour faire référence a cet article :
Iréne Bellier,” Autochtone.”, EspacesTemps.net, Publications, 09.02.2009
https://www.espacestemps.net/en/arti cles/autochtone-en/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-8/8-


https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn9
https://www.espacestemps.net/en/articles/autochtone-en/#bodyftn10

	Espacestemps.net
	Autochtone.


