
- 1 / 16 -

Approches sociales et territoriales
des communautés socio-
religieuses à Dakar.
Par Christian Thierry Manga. Le 14 November 2011

Image was captured by a camera suspended by a kite line. Kite Aerial
Photography (KAP)

Capitale du Sénégal, Dakar est une agglomération de 550 km² avec 2 536 959 habitants (estimation
2009)[1]. Sa superficie représente seulement 0,3% de la superficie totale du pays. Elle est
urbanisée à 97,2% et concentre près du quart de la population totale du pays. Sa population très
cosmopolite est issue à 40% des régions avoisinantes et des pays limitrophes (Gambie, Mali,
Mauritanie, Guinée et Guinée Bissau). On y trouve plus de 21 groupes ethniques (wolof, peul,
sérère, diola, mandingue, toucouleur, lébou, manjack, …) originaires pour la plupart du Sénégal et
des pays frontaliers[2]. Au carrefour des identités culturelles multiples, son système social est
caractérisé par le couplage spécifique de la forte densité et de la diversité socio-culturelle.

L’agglomération de Dakar est, à l’image des grandes villes africaines contemporaines, ancrée dans

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/en/articles/approches-sociales-et-territoriales-des-communautes-socio-religieuses-a-dakar/
https://www.espacestemps.net/en/articles/approches-sociales-et-territoriales-des-communautes-socio-religieuses-a-dakar/
https://www.espacestemps.net/en/articles/approches-sociales-et-territoriales-des-communautes-socio-religieuses-a-dakar/
https://www.espacestemps.net/articles/approches-sociales-et-territoriales-des-communautes-socio-religieuses-a-dakar/approches-sociales-et-territoriales-des-communautes-socio-religieuses-a-dakar-1/


- 2 / 16 -

les aspects culturels locaux et résolument tournée vers la modernité par les effets de la
mondialisation et de la globalisation. Cette conjugaison du local et du global est portée par les
communautés qui partagent ce territoire, à savoir : les groupes ethniques, les confréries et les
Églises[3]. Leur cohabitation se fait selon de nouveaux jeux d’acteurs, créateurs d’espaces sociaux.
L’agglomération de Dakar est très sensible aux configurations sociales car celles-ci impriment sur
l’espace les marques sociales et territoriales de leurs identités culturelles. Elle est tributaire de
l’ingéniosité des acteurs publics dans leurs politiques d’aménagement du territoire mais aussi de
ses habitants dont les actions sont inscrites dans une dynamique spatio-temporelle en perpétuel
renouvellement. La symbiose de toutes ces actions administrées ou non donne à l’agglomération sa
véritable identité. Celle-ci s’élabore en relation étroite avec les lieux ou territoires des
communautés dans la durée d’une mémoire commune. En effet, si les acteurs de la société urbaine
marquent fortement l’espace de l’agglomération, ils structurent aussi directement le temps en
reproduisant des pratiques et faits mentaux hérités et transmissibles. La notion spatio-temporelle
revêt une importance capitale dans l’assimilation des espaces et territoires communautaires. Elle
les inscrit dans des logiques d’appropriation géohistorique propres à chaque communauté socio-
religieuse et construites sur des légitimités qu’elles incarnent. Celles-ci viennent s’imbriquer à la
légitimité étatique et apportent de la complexité à la gestion territoriale. Dans cette pluralité des
légitimités, ce sont souvent les valeurs fortes de sociabilité (la religion, l’ethnie et l’appartenance)
qui prédominent et déterminent la structure socio-spatiale du territoire urbain. De toutes ces
légitimités qui se dessinent, quatre acteurs semblent exceller par leur pouvoir, et leur implication
sur la gestion du territoire urbain :

– La communauté lébou,

– La communauté musulmane à travers ses confréries,

– La communauté chrétienne,

– Les acteurs publics à travers leurs institutions, administrations et collectivités.

La première fonde sa légitimité sur une conception patrimoniale du territoire dont elle a été la
première occupante, du moins officiellement reconnue. La deuxième et la troisième la fondent sur
le sacré alors que les quatrièmes se présentent comme les gestionnaires et les administrateurs du
territoire dont ils ont la responsabilité juridique, institutionnelle et administrative.

Dans ce contexte de pluralité des acteurs, le rapport des sociétés urbaines à la ville peut être perçu
comme l’imbrication de l’ensemble des actions et des logiques d’appropriation entreprises par les
différentes communautés sur un territoire urbain administré par les pouvoirs publics. La gestion
territoriale, au-delà de son administration par les acteurs publics, s’imprime dans les différents
circuits de connexion que constituent les structures de sociabilité de la ville et s’adapte aux
mutations socio-économiques et territoriales. Ces structures de sociabilité ne cessent de croître en
épousant différentes formes d’organisation dictées par les stratégies de gestion et d’appropriation
territoriale des communautés socio-religieuses. Elles définissent par la même occasion les moyens
de survie et d’évolution de ces communautés.

À travers les différents modèles d’appropriation du territoire, les communautés créent des supports
territoriaux qui leur servent d’ancrage social. Ceux-ci font généralement l’objet d’une forte
effervescence communautaire qui est, par ailleurs, importante pour la visibilité des communautés.
Par contre, cette effervescence les expose à toutes sortes de négociations sociales, économiques et



- 3 / 16 -

politiques.

Ce que l’on veut montrer, c’est que dans les rapports des sociétés urbaines à la ville, l’approche
territoriale de chaque communauté détermine la création de son espace social où viennent
s’imbriquer d’autres jeux d’acteurs, notamment les négociations socio-politiques. La longue
pratique que le politique a de cette inscription du social, du communautaire et du religieux dans
l’univers politique s’affirme dans les recompositions socio-politiques instaurées sur la base de
compromis mutuels.

Cette étude est structurée en deux parties : la première montre les différentes stratégies
d’appropriation territoriale des communautés de Dakar, et la deuxième donne des éclairages sur les
jeux socio-politiques dans les relations entre le socio-religieux et le politique.

Principes d’appropriation territoriale des
communautés socio-religieuses à Dakar.

Trois principes se dessinent comme étant les fondements essentiels de l’organisation des
communautés socio-religieuses de base :

– Défense des territoires traditionnels pour la communauté lébou,

– Modèle ponctuel pour la communauté musulmane,

– Modèle surfacique planifié pour la communauté chrétienne.

La communauté lébou : entre ouverture et préservation des territoires
traditionnels.

Les territoires lébou de Dakar prennent la forme de quartiers informels à forte densité. Leur
localisation sur le littoral se justifie par le fait que l’activité professionnelle des lébou — la
pêche — nécessite le plus souvent une proximité avec le lieu de résidence. Pour cette communauté,
la perte des territoires traditionnels dans une ville où la surenchère foncière est de plus en plus forte
affecterait massivement ses activités économiques, et pourrait menacer son existence.

La communauté lébou de Dakar développe différentes structures de gestion. Celles-ci sont tournées
vers une conception traditionnelle de protection de son patrimoine culturel, foncier et économique.
Cette protection passe, d’une part, par la préservation des anciens foyers et villages de peuplement
de la communauté[4]. D’autre part, par la présence de grands dignitaires et leaders lébous à des
postes clés et symboliques dans les différentes institutions (politiques, administratives, culturelles
et religieuses) de la région. Elle reste une communauté très soudée qui s’est organisée en
associations, comités, et collectifs lébous pour protéger le reste de son patrimoine culturel et
résister à la surenchère foncière. À travers ses leaders et structures organisationnelles
traditionnelles[5], sur lesquelles elle s’appuie encore, elle préserve son patrimoine et s’impose
comme une actrice incontournable dans la gestion territoriale de l’agglomération de Dakar. Le
patrimoine foncier de la communauté lébou est reconnu dans sa grande majorité au droit de
propriétés privées. Il est contrôlé par les grands dignitaires et familles de la communauté lébou
comme le Grand Serigne de Dakar[6] (Serigne Ndakarou) et les chefs coutumiers, les Djarafs[7].
La forte mainmise des notables lébous sur le foncier de la communauté est due au fait que dans le
droit coutumier lébou, la terre est avant tout un bien communautaire et/ou familial géré par les



- 4 / 16 -

notables et dignitaires. Le statut communautaire et familial de la terre dans la communauté lébou
est évoqué par Assane Seck qui montre que « dans le Cap-Vert, le sol appartenait à l’ensemble de
la communauté qui distribuait aux familles des lots dont elles étaient entièrement propriétaires au
sens moderne du terme » (Seck, 1970, p. 122). La reconnaissance successive, par le colonisateur
(l’administration française) et l’État du Sénégal, du statut communautaire et familial du patrimoine
foncier de la communauté lébou de Dakar et l’immatriculation d’une grande partie de celui-ci
avant l’entrée en vigueur de la loi de 1964 sur le domaine national, ont été des obstacles à leur
assujettissement à la dite loi. La communauté lébou à travers ses notables et représentants
politiques, religieux et coutumiers a toujours fait pression sur l’État du Sénégal et les collectivités
territoriales de Dakar (mairie de Dakar) pour obtenir un droit de libre gestion sur son patrimoine
foncier. Sur ce point, beaucoup de décisions furent prises au plus haut niveau institutionnel pour
accorder à la communauté lébou la gestion de son patrimoine foncier. Par exemple à Yoff,

Le décret 95-270 de mars 1995 portant morcellement du Titre 363 Grd de la zone d’extension
écologique de Yoff, signé par le président Abdou Diouf, attribuait la gestion des terres aux Yoffois,
par excellence l’autorité coutumière représentée par le Haut conseil des notables (Sidy, 2009).

La forte urbanisation de Dakar (97,2%) exerce une pression importante sur les terres de la
communauté lébou. Elle la contraint à les vendre à de riches entrepreneurs et une nouvelle classe
bourgeoise. Dans les enquêtes faites à ce sujet, la communauté lébou de Dakar estime avoir perdu
en 20 ans plus de 63% de son patrimoine foncier. Cela s’est accéléré au cours des 10 dernières
années. La plupart des lébous pêcheurs qui habitaient à Ouakam, Yoff et Cambèréne ont préféré,
avec l’inflation du prix foncier dans ces localités[8], vendre leur bien foncier et aller s’installer
beaucoup plus loin dans la banlieue où ils peuvent réaliser entre autres des projets immobiliers
beaucoup plus ambitieux. Aujourd’hui, on assiste à un embourgeoisement de ces anciens villages
lébou avec des poches de résistance sous forme de noyaux de peuplement informel. Ces noyaux de
peuplement informel concentrent une forte population lébou attachée encore à ses valeurs
culturelles comme le ndëp[9].

Sur le plan économique, le besoin d’ouverture vers d’autres secteurs d’activités économiques est de
plus en plus réel face à la dégradation des ressources halieutiques et aux difficultés que connaît le
secteur de la pêche artisanale. Ces difficultés pourraient déstabiliser, à la longue, l’hégémonie
territoriale et sociétale de cette communauté très dépendante de son secteur
d’activité traditionnelle : la pêche artisanale. Le rapport de la communauté lébou à la ville est
plutôt un rapport de défense de ses territoires et espaces traditionnels encore présents sur le
territoire urbain. Ils sont par ailleurs les seules empreintes territoriales visibles de l’identité lébou
qui résistent encore. Ce rapport de défense justifie le besoin de conservation de ce patrimoine
communautaire en perdition qui est condamné d’une certaine manière à exister symboliquement.
Cela se fera sans doute par symbolisme identitaire à travers ces grands dignitaires (le Grand
Serigne de Dakar, les chefs coutumiers), la confrérie layène[10] ou encore les manifestations
culturelles[11] (Voir la carte annexée « Typologie des espaces dans la région de Dakar », d’après
l’Atlas du Sénégal, Paris, Jeune Afrique, 2000).

La communauté musulmane : structuration territoriale par modèle
ponctuel.

La communauté musulmane de Dakar s’inspire du principe de la Umma[12] selon lequel le
rattachement au guide spirituel, à la communauté, prime sur celui de l’espace, du territoire auquel
on est censé appartenir, à savoir le territoire résidentiel, le territoire du quotidien.

https://www.espacestemps.net/docannexe.php?id=9139


- 5 / 16 -

À observer de près le modèle ponctuel de gestion territoriale qu’utilisent les différentes confréries
musulmanes pour s’approprier l’espace, on y voit une réplique du principe de la Umma dans sa
version moderne. La Umma, comme le décrit Bouaouina Nora (2007), est un espace urbain de
sociabilité qui combine la double particularité d’un espace collectif et privé. Il traduit aussi un
ordre social et désigne un sentiment d’appartenance à une identité communautaire de proximité
spatiale à l’intérieur de l’espace social de la ville. Seulement dans le cas des communautés et
confréries musulmanes de Dakar, ce sentiment est avant tout activé par l’appartenance à un même
guide spirituel. Les espaces sociaux qu’elles construisent sont ici matérialisés par le daara[13] ou
dahira[14]. Les limites territoriales communautaires ne sont pas matérialisées par des frontières
mais existent clairement par les rapports sociaux des fidèles unis par ce sentiment d’appartenance.

Le principe du modèle ponctuel ne cherche pas forcément à quadriller l’espace urbain de manière à
intégrer chaque compartiment de celui-ci dans une circonscription territoriale donnée. Plutôt que
d’harmoniser l’espace, la communauté cherche davantage à marquer le territoire urbain de son
identité, à imprimer sur celui-ci le maximum de symboles, de valeurs, d’édifices, d’objets, de
représentations matérielles, immatérielles et idéelles qui rappellent son appartenance
communautaire. Ce principe ne s’inspire d’aucun modèle de l’urbanisation réglementaire. C’est un
modèle d’occupation plutôt libéral qui se caractérise par une absence de maillage territorial.
Autrement dit, le territoire n’est pas planifié mais plutôt informel et spontané sans hiérarchisation
spatiale. On charge au mieux l’espace d’infrastructures religieuses (mosquées, iconographie,
symboles), on le sociabilise pour créer une connexion avec le spirituel ou le haut lieu de culte :
Touba pour la communauté mouride, Tivaouane pour la communauté tidjane, Yoff pour la
communauté layène.

Il n’y a pas de politiques d’occupation concertées au sein des différentes confréries musulmanes.
Par conséquent chaque marabout et chef religieux déploie sa propre stratégie. L’importance de son
territoire d’influence dépendra fortement de son pouvoir religieux et social, du degré de sacralité
du lieu. À l’exception des grands sites religieux régionaux (Tivaouane, Médina Gounass pour la
confrérie tidjane, Touba et Darou pour la confrérie mouride), les territoires communautaires restent
difficilement quantifiables. Cette quantification est encore plus complexe dans les territoires
urbains à forte convergence confessionnelle comme Dakar où l’espace est soumis avant tout à
l’aspect économique et social. (Voir la carte annexée « Les hauts lieux de l’islam sénégalais »
d’après Ird Cheikh Guèye, cartographie A. Le Fur Afdec).

Le processus de territorialisation adopté par la communauté musulmane inscrit la mosquée dans
une variable territoriale qui part de l’échelle du quartier à celle de l’agglomération. On parle alors
d’une absence de référentiel spatio-temporel. Le degré d’inscription territoriale des différentes
communautés musulmanes est assujetti à la valeur quantitative du nombre d’édifices religieux
(mosquées), de symbolismes confrériques construits et affichés sur l’espace urbain de
l’agglomération. Le modèle ponctuel laisse un libre choix à la concurrence spatiale. Il donne une
certaine notoriété et liberté d’action aux marabouts qui doivent développer des stratégies
ingénieuses pour instaurer une véritable base territoriale. Cheikh Guèye parle en ce sens de
« marabouts urbanisants[15] » parce qu’ils ont le pouvoir de créer autour d’eux une centralité qui
est à l’image de la confrérie à laquelle ils appartiennent. Le centre territorial qu’ils produisent
devient pour la plupart un lieu de convergence des disciples et accueille de nombreux daaras. Il est
sacralisé par alliance à la divinité qu’ils incarnent. Cette occupation spontanée de l’espace par les
différents chefs religieux musulmans donne du point de vue organisationnel une image très
informelle et déconcentrée ; une cartographie où s’entrelacent les différents territoires
maraboutiques de la ville. Cette géographie en mouvement devient plus complexe dès qu’elle

https://www.espacestemps.net/docannexe.php?id=9140


- 6 / 16 -

épouse des structures et organisations sociales sur lesquelles elle se constitue. Les stratégies
d’appropriation et de gestion territoriale du mouridisme[16] sont très évocatrices de ce mode
d’occupation ponctuelle. Chez la communauté mouride,

L’organisation de la confrérie est orientée, essentiellement, vers le contrôle des disciples par les
élites maraboutiques. Le mouridisme parvient ainsi à réaliser deux de ses objectifs qui paraissent
fondamentaux : maintien de la relation taalibé-marabout et dégagement d’un surplus, au profit des
élites maraboutiques (Momar Coumba Diop, 1980, p. 238).

Comme l’évoque Momar Coumba Diop, l’occupation et l’évolution du mouridisme dans la gestion
du territoire ne s’analyse pas seulement en termes d’accroissement numérique des adeptes ou
d’extension de son espace de recrutement mais également d’innovation institutionnelle :

L’administration de la confrérie, pour gérer les changements induits par l’extension de l’espace de
reproduction du mouvement, génère des institutions d’encadrement ou de contrôle des taalibé[17].
Dans les centres urbains la confrérie a mis en place une structure jusque-là inconnue de
l’organisation : le dahira (Ibid. P 123).

Dans cette dynamique, le mouridisme a bouleversé l’ordre traditionnel de recrutement de ses
guides spirituels en instaurant un nouvel ordre hiérarchique parallèle à celui de la lignée de son
guide spirituel Cheikh Amadou Bamba. Sophie Bava (2005) affirme que cette oscillation entre
l’héritage traditionnel et la performance de certains disciples, tant intellectuelle qu’économique,
laquelle se revendique comme légitime, caractérise aujourd’hui les logiques de l’expansion de ce
mouvement religieux en tant que nouvel ordre de gestion territoriale.

Dans le modèle d’occupation ponctuelle, l’identité communautaire de l’espace est prédéfinie par la
symbiose de tous les facteurs matériels et immatériels en corrélation avec leur degré d’implication
et d’importance. Leur combinaison définit le pouvoir d’attraction, le niveau d’importance du lieu et
de surcroit le degré de concentration de la population communautaire. Plus les facteurs
communautaires sont élevés, plus la concentration est importante, et plus l’espace est ségrégé,
teinté de la couleur de la communauté ou de la confrérie dominante. Les grandes manifestations
religieuses et les pèlerinages comme le magal[18], le maouloud[19], la tamkharit[20] servent ainsi
de déterminants des espaces communautaires et confrériques. Pendant ces périodes, les espaces et
territoires symboliques des communautés sont soumis à une véritable attraction.

À Dakar, le quartier de Yoff (Yoff-Diamalaye) est défini comme un « quartier layène ». C’est le
lieu de fondation de la confrérie où se trouve le mausolée de Seydina Limamou Lâhi Al Mahdi
(Psl), son fondateur, ainsi que le puits d’eau bénite qu’il fit creuser tout près de la mer. Ce lieu où
réside aussi le grand khalif, actuellement Seydina El Hadji Abdoulahi Thiaw Lahi est un lieu saint
de la communauté layène mais aussi un lieu de pèlerinage et de rassemblement spirituel. Entre les
deux édifices (mausolée et puits),

Se trouve une place de sable fin qui est utilisée lors des prières de fin de Ramadan et de Tabaski.
Elle est en outre utilisée pour d’autres cérémonies de recueillement ou de prières selon les
circonstances. Les cérémonies marquant l’anniversaire de l’appel du Mahdi, ont aussi pour cadre
ce lieu saint (Nurul Mahdi, 2009).

En plus de Yoff-Diamalaye d’autres quartiers de Dakar comme Yoff pêcheurs, Yoff Layène, Yoff
Ngaparou, Cambérène (Këm-Médine), Ndingala, Nguédiaga sont aussi des « quartiers layènes » à
forte concentration de population layène et de ses lieux spirituels : mosquées, mausolées,



- 7 / 16 -

institutions religieuses. Par exemple, Cambérène (Këm-Médine), « ce lieu saint, a la particularité
d’abriter une bonne partie de la population layène du Sénégal, car à plus de 95% » (Nurul Mahdi,
op.cit.). Ces quartiers de la communauté layène sont constitués pour la plupart de l’ethnie lébou
dont est issu le fondateur de la confrérie. Ils sont historiquement des noyaux de l’implantation
lébou à Dakar. À l’origine de la religion traditionnelle, les lébous se sont convertis à l’islam entre

le 17e et 20e siècle en adhérant pour la plupart à la confrérie layène. (Voir la carte annexée « Les
espaces socio-religieux de la communauté layène à Dakar : seuil de concentration de l’espace »
Christian Thierry Manga Umr Idees, 6266 Cnrs).

Comme il en est pour la communauté layène, la concentration des communautés socio-religieuses à
Dakar est due avant tout à une concentration en un lieu des communautés socio-ethniques de même
origine qui ont adhéré fortement à une même religion ou confrérie. Dans ces espaces urbains à
concentration communautaire, les liens sociaux utilisent le socio-religieux pour se renforcer. La
forte emprise qu’ils exercent sur les espaces urbains donne aux quartiers ce caractère socio-
religieux.

Les communautés et confréries musulmanes développent des structures d’organisation connectées
aux différents marabouts et chefs religieux présents sur le territoire. Elles ont une dimension
extraterritoriale construite autour d’un modèle qui cherche à imprimer une identité socio-religieuse
aux espaces urbains. A l’inverse de la communauté lébou, les communautés musulmanes insistent
sur les structures de sociabilité et d’organisation communautaire connues sous les noms de dahira
et daara.

La communauté catholique : structuration territoriale par planification
surfacique.

La communauté catholique prend forme dans les institutions locales de l’urbain en se calquant sur
leurs administrations, circonscriptions et hiérarchies fonctionnelles. Avec son organisation
centralisée et un quadrillage exhaustif du territoire urbain, l’Église catholique imprime sur celui-ci
sa stratégie d’expansion et d’appropriation. Les actions de son ministère ne peuvent s’exercer qu’à
travers ses églises (lieu de culte) implantées sur l’ensemble du territoire urbain, sa présence
humaine, (proximité avec les adeptes) mais aussi par la surveillance et le contrôle
intracommunautaire fonctionnant constamment comme pression sociale.

Dans la gestion territoriale, le modèle structural surfacique est celui que préconise l’Église
catholique dans ses lois, dans son organisation interne en diocèses, paroisses, communautés
ecclésiastiques de base. Mais sa mission auprès des populations demande un statut extraterritorial.
Et c’est cette extraterritorialité qui permet à un fidèle d’intégrer une autre structure catholique
(association paroissiale, un mouvement catholique, une association, communauté de base) en
dehors de son territoire ecclésiastique de base (paroisse, doyenné). Le modèle d’occupation
surfacique de l’Église s’inscrit dans une perspective d’organisation et de structuration spatiale du
territoire urbain en une géographie administrative ecclésiastique. L’espace est quadrillé de manière
à intégrer par défaut chaque fidèle dans une circonscription territoriale catholique paroissiale ou
diocésaine qui prend en compte le lieu de résidence. En revanche cela n’occulte nullement la
liberté de choix de la circonscription territoriale. Le modèle d’occupation surfacique est un modèle
classique de subdivision administrative du territoire en circonscriptions territoriales hiérarchisées.
Il ne laisse pas aux guides spirituels catholiques une grande liberté d’action, car celui-ci est soumis
à sa hiérarchie supérieure. Les décisions et actions sont coordonnées et nécessitent l’aval de
l’autorité suprême de l’Église, celui du Vatican. Les politiques adoptées sont pour la plupart

http://www.senegalaisement.com/senegal/ethnies_senegal.php
https://www.espacestemps.net/docannexe.php?id=9141
https://www.espacestemps.net/docannexe.php?id=9141


- 8 / 16 -

concertées et collégiales ; elles dépendent du synode, ou du Cesmcvgb (Conférence Épiscopale du
Sénégal, Mauritanie, Cap-Vert, Guinée Bissau) qui ont pouvoir de décision sur l’orientation
politique et la gestion du territoire. Le modèle d’occupation surfacique est utilisé dans le souci de
mieux desservir, gérer et étendre la sacralité là où sa présence n’est pas permanente. Il donne une
visibilité aux frontières qui délimitent le territoire occupé. Par exemple, la région apostolique
urbaine du Cap-Vert qui n’est autre que l’agglomération de Dakar est subdivisée en doyennés
calqués sur les départements de Dakar, eux-mêmes subdivisés en paroisses et les paroisses en
communautés de base et de quartier. Ce territoire religieux, circonscrit au territoire urbain, est aussi
intégré au territoire global de la catholicité administré et contrôlé par le Vatican. Et si on compare
les politiques de gouvernance des territoires de la catholicité à celles de l’État, on se rend compte
qu’il y a une forte similitude.

Par ailleurs, le modèle surfacique que je viens d’évoquer est davantage un modèle d’organisation et
de gestion spatiale. Il est complété par le modèle d’occupation ponctuel où l’implantation du lieu
de culte (les églises, les sanctuaires), la présence de symboles, des signes et représentations
religieuses faisant référence à la communauté chrétienne, atteste de l’occupation physique et
spirituelle de la communauté. En d’autres termes de son ancrage territorial sur l’agglomération.
L’application du modèle surfacique requiert une certaine réglementation, une structuration, et une
organisation administrée, concertée et centralisée. La tentative de décentralisation par la création
des communautés de base est un besoin de réformer l’Église par sa base en la rapprochant de plus
en plus de la population. Cette décentralisation est une réponse à la crise que traverse actuellement
l’Église catholique : la crise des vocations. Dans le modèle surfacique de la communauté
catholique, la densité semble être le facteur qui détermine la taille de l’entité territoriale. En effet,
plus la densité est forte, plus l’entité territoriale est restreinte. La communauté catholique accorde
aussi une place importante aux structures de sociabilités (mouvements d’actions, amicales) souvent
connectées aux institutions ecclésiastiques de base ou aux espaces fonctionnels de la ville. Le
rapport de cette communauté à la ville s’inscrit dans cette logique d’appropriation et de gestion
territoriale construite autour du modèle surfacique qui cherche à quadriller le territoire urbain
comme le montre la carte annexée (« Les aires d’influence des différentes paroisses de la Ville de
Dakar », Christian Thierry Manga Umr Idees, 6266 Cnrs).

Les iso lignes qui déterminent les degrés de probabilité d’intégration des espaces aux différentes
paroisses de Dakar ont été obtenues à partir du modèle de Huff. Le modèle de Huff qu’on a utilisé
dans cette étude d’interaction spatiale nous a permis de traduire concrètement le continuum de
situations qui existent dans la réalité face à l’attractivité et à la compétitivité spatiale qui s’exercent
entre les différents pôles centraux des paroisses de la ville de Dakar. Construit à partir du modèle
de Reilly, ce modèle permet ainsi de refléter la relativité des zones d’influences, et d’estimer la
probabilité qu’une localité ou point j (point quelconque) de l’agglomération soit rattaché à un
territoire paroissial, à un pôle central i (lieu de culte) de celui-ci[21].

Au-delà du seul fait religieux, l’Église intègre la ville par ses œuvres, par ses activités socio-
économiques, par la création d’entreprises et d’infrastructures urbaines[22]. Celles-ci sont ouvertes
à tous, sans limites ni contraintes socio-religieuses et territoriales. Elle permet au mieux l’accès à
ses infrastructures urbaines aux plus démunis. Les services qu’elle propose, au nom de la charité
chrétienne, créent au sein de ses instances une véritable mixité socio-culturelle. La présence de
l’Église catholique dans les secteurs d’activité de la santé, de l’éducation, et du social était d’abord
subsidiaire, elle s’installait dans les milieux où ces services n’étaient pas rendus. Cette stratégie
d’approche lui permet de se fondre dans le paysage urbain pour être mieux accessible.

https://www.espacestemps.net/docannexe.php?id=9142
https://www.espacestemps.net/docannexe.php?id=9142


- 9 / 16 -

Les communautés protestantes et évangélistes : des structurations
territoriales à faible articulation géographique.

La présence des autres groupes chrétiens, notamment les Églises évangéliques, bien que très
importante de par leur nombre qui est estimé à plus de 200, reste encore insignifiante et très timide
à Dakar. Cependant la situation actuelle nous amène à penser que, même sans une articulation
parfaite entre ces églises, mais plutôt grâce aux associations et organisations évangéliques
multidénominationnelles, qui peuvent servir d’intermédiaires, une stratégie est réellement mise en
place. Cette stratégie territoriale consiste à s’implanter dans des espaces socialement sensibles.
Plusieurs d’entre elles se définissent sous le vocable de mission (mission luthérienne, mission
américaine,…). Elles sont reconnues d’utilité publique et endossent le label d’Ong à l’image de
l’Église méthodiste[23]. Ces Églises recrutent l’essentiel de leurs fidèles parmi la population
africaine immigrée, ou parmi la population locale très fragile, en quête de solution miracle.

Dans cette stratégie, la question n’est pas tant le nombre de lieux de culte que compte chacune
d’elles, mais plutôt la façon dont ils sont disposés sur le territoire urbain de l’agglomération. On
remarque en effet que les lieux de culte catholiques sont placés sur les voies principales, les grands
axes de circulation et rarement vers l’intérieur des quartiers. Or, ceux des Églises évangéliques et
autres sont implantés pour la plupart à l’intérieur des quartiers, ce qui n’empêche pas d’en trouver
quelques-uns sur les axes principaux. La présence des lieux de culte évangéliques dans les
quartiers est une stratégie d’occupation territoriale à partir de l’intérieur. Cette stratégie renforce le
sentiment communautaire et celui d’une plus grande proximité avec la population locale. Face à la
domination de l’islam et à une forte implantation de l’Église catholique, les évangéliques
fonctionnent en réseau. Leur expansion, bien qu’encore peu visible, est due en grande partie à cette
logique de fonctionnement, plus souple et plus dynamique. Leurs méthodes de recrutement mettent
fortement en avant l’aspect social. Les nouveaux membres qui adhérent à une communauté
intègrent de fait un nouveau réseau de relations, inter-solidaires, qui peuvent être d’un grand
soutien moral, social et économique.

Les différentes dénominations des Églises évangéliques ont une plus grande liberté d’action. À la
différence du catholicisme, elles constituent des réseaux de forces évangélisatrices, qui ne
connaissent pas généralement d’autorité hiérarchique clairement identifiée. Ce fonctionnement en
réseaux leur permet d’unir leurs forces dans certaines actions ponctuelles. Elles profitent souvent
de la faible présence des pouvoirs publics et des autres communautés socio-religieuses, dans
certains domaines ou territoires, pour remplir un rôle social ou économique auprès des populations,
agrandissant ainsi leur champ d’action. Ce qui fait dire au Cardinal Théodore Adrien Sarr (2008)
que, peut-être, les catholiques des Églises de l’Afrique de l’Ouest ou d’Afrique tout court,
cherchent quelque chose et ne le trouvent pas chez eux, ce qui les pousse à embrasser ces nouvelles
Églises[24].

Du point de vue de la structure organisationnelle et de gestion, nous pouvons distinguer trois
principaux types d’organisation dans les Églises évangéliques et autres Églises chrétiennes de
Dakar. Elles peuvent être structurées sous trois formes : presbytérienne, congrégationaliste, ou
épiscopale.

En effet, on peut voir à travers ces différentes approches communautaires du territoire l’institution
de nouveaux acteurs territorialisés. Si ces derniers puisent leur légitimité dans les territoires et
espaces qu’ils construisent, en revanche ils créent de nouveaux rapports au politique par le pouvoir
social et/ou religieux qu’ils incarnent. Ceux-ci sont déterminés par le glissement du social et du



- 10 / 16 -

religieux dans le champ politique.

Territoires, pouvoirs socio-religieux et représentations
politiques.

La relation entre le socio-religieux et le politique au Sénégal peut se concevoir en termes de
compromis mutuels sur la base desquels ont toujours fonctionné les institutions politiques de l’État.
Instauré depuis la colonisation sous la base du « contrat social » pour la communauté musulmane,
celui-ci

Arrime les institutions formelles de l’appareil d’État aux dispositifs de l’islam confrérique dont
l’enracinement dans les figures sociales de la loyauté, de la solidarité et des allégeances est à la
fois plus légitime et beaucoup plus profond. Selon certains auteurs, ce modèle du « contrat social »
a assuré la création d’un solide axe le long duquel s’est réalisée l’émergence d’une intégration
nationale. Pour d’autres, il ne fut que l’instrument qui ordonna les logiques d’inclusion et
d’exclusion des communautés ethniques et religieuses, des dissidences et irrédentismes qui étaient
soit incompatibles, soit réfractaires à sa dictée (Cruise O’Brien, 2002, pp. 10-11).

Le rapport des différentes communautés socio-religieuses (lébou, musulmane et chrétienne) à
l’instance politique et institutionnelle se traduit par une reconnaissance politique et institutionnelle
de l’instance socio-religieuse, et/ou par la capacité à fédérer autour de cette dernière les
institutions, pouvoirs et représentants politiques de l’appareil étatique. Le socio-religieux dans
toute sa complexité sociale et spatiale intègre le politique en ce sens que les territoires symboliques
religieux et les différentes communautés influencent le politique et ses institutions. Ils constituent
de fortes bases électorales que s’arrachent les politiques. En effet, ils concentrent en leur sein de
fortes populations auxquelles s’ajoute la légitimité spirituelle, communautaire et/ou territoriale des
chefs religieux. Pour Donal Cruise O’Brien (1975), l’argument serait que la structure sociale et le
modèle politique sont sensiblement interliés[25]. La reconnaissance et le pouvoir politique sont en
partie assujettis aux soutiens des différentes instances, communautés et chefs socio-religieux
locaux. Ceux-ci ont toujours joué les entremetteurs entre les politiques, les institutions et la base
(population) en leur servant de caution morale et spirituelle. Ils constituent un enjeu électoral de
premier ordre car ils ont sous leur tutelle des milliers voire des millions d’électeurs. Pendant
longtemps les sensibilités politiques des collectivités à forte coloration communautaire étaient
soumises aux allégeances que pouvaient avoir ces derniers sur le politique. Un compromis qui se
solde par le soutien à l’instance politique ou étatique et en contrepartie par la défense de celui-ci
des intérêts de la communauté. Les différentes nominations, cooptations politiques et
administratives qui ressortent de ces compromis créent des lobbys sur lesquels s’appuient les
communautés pour défendre leurs intérêts. Dans ce contexte, l’existence d’une population
fortement confrérique et communautaire sur un territoire urbain est un fait de première importance.
Les différentes élections (locale, présidentielle et législative) qui se sont succédées depuis la
colonisation avaient été marquées par l’instrumentalisation de l’appartenance communautaire. Les
grands hommes politiques du pays anciennement ou nouvellement élus ont à un certain moment de
leur carrière politique bénéficié des « ndiguels[26] ». Courtiser les chefs religieux et dignitaires
communautaires sur la base du contrat social est monnaie courante dans le monde politico-
administratif. Seulement, la mouvance politique des élections présidentielles de 2000 qui a amené
le président Abdoulaye Wade au pouvoir a été perçue comme la fin d’un modèle politique animé
par le contrat social qui s’est toujours appuyé sur le socio-religieux. Ces élections étaient très
symboliques en ce sens que le changement de régime politique prôné par le peuple sénégalais



- 11 / 16 -

devait d’une part servir de levier au changement des autres instances non politiques et d’autre part
permettre le réajustement des pouvoirs et rôles de chacun au sein de la société sénégalaise. Sur le
plan des relations entre le socio-religieux et le politique, cette nouvelle ère qui s’ouvrait sous le
régime du président Abdoulaye Wade donnait tous les prémices et assurances d’une perte
d’autorité politique des chefs et dignitaires socio-religieux. Pour la première fois dans l’histoire
politique du Sénégal, l’électorat communautaire s’est détourné des recommandations de vote,
refusant de suivre les ndiguels donnés par les marabouts et dignitaires communautaires.
Abdourahmane Seck, (2007) parle de « système clientéliste à l’épreuve du changement ». Mais une
fois de plus les communautés socio-religieuses, et plus particulièrement les communautés
musulmanes, vont démontrer une forte capacité d’adaptation en se réappropriant le nouveau champ
politique. La force de

L’islam politique se trouve dans sa capacité à regrouper des imaginaires collectifs, d’ancrer le
religieux au centre des débats, de faire du sacré une donnée essentielle de la vie politique. […] Il
montre un visage pluriel et une capacité à transformer l’espace socio-politique (Muriel Gomez-
Perez, 2005, p. 26).

Ce pluralisme de l’islam dans le champ politique ne va pas tarder à se confirmer. Les désillusions
du peuple sénégalais à l’endroit du régime du président Abdoulaye Wade vont être un catalyseur
permettant d’explorer de nouveaux champs politiques et d’instaurer par la même occasion de
nouveaux rapports entre le socio-religieux et le politique.

La perte d’autorité politique des chefs de confréries n’est pas, pour autant, un signe
d’affaiblissement des valeurs islamiques. Elle est, au contraire, la marque d’un profond
renouvellement des enjeux et des méthodes employées. Le vieux consensus entre État et confréries
cesse d’être un modèle opératoire. Par contre, de nouveaux entrepreneurs religieux (Moustapha Sy,
Modou Kara Mbacké, et d’autres) œuvrent à la ré-islamisation de la société civile «  par le bas » et
contribuent à faire de l’islam un facteur identitaire indissociable de l’identité nationale (Jean-Louis
Triaud (dir.), 2007, p. 145)

Ces nouveaux rapports au politique ne présupposent nullement la fin du modèle ancien. Ils
viennent seulement se substituer à lui, libéralisant les relations entre le religieux et le politique en
permettant de nouveaux rapports au politique venant du bas. « Le contrat social même s’il est
officiellement en régression continue d’exister sous diverses formes […] Il vit toujours, mais dans
sa version démocratique » (Donal Cruise O’Brien, pp. 83-93). Pour beaucoup, la « pression du
bas » comme nouveau lieu du dynamisme politique est une menace. Elle révèle la volonté de
certains chefs et communautés religieuses à s’accaparer des institutions politiques, et plus encore, à
s’emparer de l’appareil étatique. Par ailleurs, cette crainte est à relativiser car on pense que le
contrat social continuera à structurer les relations entre le politique et le socio-religieux. Selon
Abdourahmane Seck, (p. 28) trois facteurs dont la réunion contribuerait à relativiser les risques de
cette pression du bas : l’ « ancienneté » de la relation du « contrat social », sa « démocratisation »
et l’esprit de « prévoyance » de ses acteurs formeraient ainsi une sorte de garantie à sa
perpétuation.

Dans ce rapport du politique au socio-religieux, la communauté catholique a su jusqu’à présent
tirer son épingle du jeu tout en restant très discrète. Ses relations au politique sont différentes de
celles de la communauté musulmane car, contrairement à celle-ci, elle refuse d’investir le champ
politique affichant une certaine distance dans ses choix et convictions politiques. La structure
organisationnelle de l’Église catholique, très hiérarchisée et centralisée, ne laisse pas la liberté à ses



- 12 / 16 -

guides et chefs spirituels d’intégrer le champ politique local. Instauré comme une évidence sous
l’ère coloniale, le rapport entre le politique et l’Église catholique n’a pas eu besoin du contrat
social ni de clientélisme pour se perpétuer ; il y a eu comme une conservation de l’ordre ancien des
relations. Le compromis entre le politique et l’Église catholique reste sous-entendu ; autant le
politique a-t-il besoin du soutien de l’Église catholique pour qu’elle cautionne son action, autant
l’Église a-t-elle besoin des faveurs et des prérogatives du politique. La communauté catholique a
jusque-là été en retrait de la politique dissociant l’acte politique de l’acte religieux. C’est ce qui
explique d’ailleurs sa faible représentativité dans les instances politiques du pays. Mais une prise
de conscience d’invertir le champ politique semble renaître depuis que de nouveaux entrepreneurs
religieux œuvrent à la « ré-islamisation » de la société civile « par le bas » et contribuent à faire de
l’islam un facteur identitaire indissociable de l’identité nationale. (Seck, p. 16)

Dans le cas de la gestion territoriale, la question n’est pas tant d’avoir des élus et administrateurs
communautaires, le problème serait de les voir se revendiquer de telle ou telle autre communauté
socio-religieuse et porteurs des représentations de cette communauté. À partir du moment où les
politiques et institutions étatiques se soumettent aux compromis communautaires, ces derniers
exercent sur eux une forte influence qui se répercute sur les instances politiques et décisionnelles
de l’agglomération et du pays. Le recours aux différentes communautés socio-religieuses comme
stratégie politique ou institutionnelle concourt à l’imbrication de celui-ci dans le champ politico-
institutionnel. Il a comme conséquence l’apparition de mouvements politico-religieux ou
communautaires très actifs. C’est d’ailleurs ce que l’on constate aujourd’hui avec la multiplication
des partis politico-religieux de soutien créés par des marabouts et guides spirituels qui se veulent
réformistes et porteurs d’une déontologie éthique, morale et religieuse sur laquelle doit se
construire l’État et les institutions. Quelles que soient les mutations relationnelles entre le politique
et le socio-religieux, il est peu probable qu’elles remettent en cause entièrement la souveraineté
étatique du fait de l’absence d’un fondamentalisme communautaire.

L’une des caractéristiques du Sénégal, c’est de ne pas avoir un christianisme fondamentaliste qui
développerait une « activité militante de christianisation et de re-christianisation » qui le placerait
en position d’affrontement direct avec l’islam dans toutes les zones géographiques sensibles,
comme c’est le cas au Nigéria. Pour ce qui est de l’Islam, il y a eu un ancrage territorial solide de
l’islam local qui s’est bâti autour des confréries locales (mouride,…) Et qui a laissé peu de champ
libre aux réseaux islamiques transnationaux et transfrontaliers pouvant à tout moment bouleverser
l’ordre public et socio-politique sur lequel s’est constituée la société sénégalaise (Triaud, 2007,
p. 12.)

Cela est aussi valable pour les autres communautés et acteurs de la société civile. Les compromis
entre le politique et le socio-religieux ne doivent pas seulement être perçus sous l’angle négatif,
c’est-à-dire comme une distorsion du jeu de la démocratie. Ils doivent être conçus, ni plus ni
moins, comme des régulateurs sociaux. Les États africains à l’exemple du Sénégal sont des États
encore politiquement fragiles où le socio-religieux est une donnée prégnante de la société.

Nulle part, dans l’Afrique d’aujourd’hui, la séparation entre le politique et le religieux n’est jugée
acceptable […] Dans le contexte relationnel actuel du politique et du religieux on peut imaginer
incognito qu’on assiste à une régénération des légitimités politiques ou aucun pouvoir politique
soit-il, ne peut exister sans une légitimation religieuse forte et, si possible, une conjonction de
plusieurs forces légitimantes (ibid., p. 18).

Entre modèle surfacique, modèle ponctuel ou préservation du patrimoine traditionnel, chaque



- 13 / 16 -

communauté se singularise par la manière de combiner ou non les différents modèles existants
pour créer son propre modèle d’occupation et de gestion territoriale. Celui-ci est dicté par des
facteurs endogènes qui lui sont propres mais aussi par le contexte environnemental local. Les
communautés musulmanes ou chrétiennes impriment leurs territorialités dans les foyers de
peuplement ethniques de la ville qui leurs sont favorables : Yoff, Cambérène, Ouakam, Thiaroye
pour la communauté layène et lébou, Guédiawaye, Grand-Yoff ou encore Yeumbeul pour la
communauté chrétienne. La communauté mouride, quant à elle, associe le religieux à ses activités
économiques et sociales. Elle recrée ainsi des espaces sociaux dans la ville et plus particulièrement
dans les espaces commerciaux en marquant symboliquement son appartenance par des
iconographies et des chants religieux.

 

En effet, même si les communautés n’affichent pas une réelle volonté de concentration
communautaire, elles ont créé tout de même des « espaces sociaux de référent » symbolisés par des
iconographies et des édifices communautaires (lieux de culte, établissements éducatifs,
entreprises…) que l’on voit un peu partout dans le paysage urbain. Les espaces créés par ces
communautés sont des espaces de sociabilité. Ils jouent le même rôle que la place publique car ils
servent aussi de lieux de rencontre et de manifestation aux membres de la communauté. Par contre,
l’un des inconvénients est que le rapprochement communautaire dans des espaces « ségrégués »
peut à la longue être un obstacle à la mixité. Avec la prolifération des espaces communautaires et
notamment religieux, les populations d’un certain âge (seniors) ont tendance à se regrouper dans
ces espaces fortement symboliques. Cette prégnance dans les rapprochements humains dispense la
place publique d’établir des correspondances entre les différentes communautés existantes. La
création d’espaces sociaux en tant que nouvelle dynamique d’évolution des communautés est à
prendre en compte.

Bibliographie

Sophie Bava, « Le dahira, lieu de pouvoir et d’émergence de nouvelles élites au sein du mouridisme » in
Muriel Gomez-Perez, (dir.) L’islam politique au sud du Sahara. Paris : Karthala, 2005.

Momar Coumba Diop, Mamadou Diouf, et Donal Cruise O’Brien, La construction de l’État au Sénégal.
Paris, Karthala, 2002.

Momar Coumba Diop, La confrérie mouride : organisation politique et mode d’implantation urbaine.
Université de Lyon 2, Thèse de doctorat de 3e cycle, 1980.

Salomon Dossou, « Interviews/Cardinal Théodore Adrien Sarr sur la prolifération des églises
évangéliques au Sénégal », African Global News, 16 juillet 2008 (dernière consultation le 17 septembre
2008).

Muriel Gomez-Perez (dir.), l’islam politique au sud du Sahara. Paris, Karthala, 2005.

Cheikh Guèye, « Touba : les marabouts urbanisants », in Monique Bertrand et Alain Dubresson (éd.),
Petites et moyennes villes d’Afrique noire, Paris, Karthala, 1997, pp. 179-203.

Mahdi Nurul, « Al Mahdiyou Seydina Limamou Lâhi », Layène.ns. Août 2007 (dernière consultation le
29 Juin 2009).

Bouaouina Nora,  « Alger à travers sa “houma”: Formation et déformation des espaces communautaires

http://www.africanglobalnews.com./
http://www.africanglobalnews.com./
http://www.layene.sn./


- 14 / 16 -

de quartier » in Esprit critique, vol. 10, n°1, Automne 2007.

Donal Cruise O’Brien, Saints and Politicians. Essays in the organisation of a Senegalese peasant
society, London, Cambridge University Press, 1975.

Donal Cruise O’Brien, « Les négociations du contrat social sénégalais » in Momar Coumba Diop et
Mamadou Diouf, La construction de l’État au Sénégal, Paris, Karthala, 2002.

Jean-Luc Piermay, Cheikh Sarr, La ville sénégalaise, une invention aux frontières du monde, Paris,
Karthala, 2007.

Assane Seck, Dakar, métropole ouest-africaine, Mémoires de l’Ifan, n°85, Dakar, Ifan, 1970.

Abdourahmane Seck, « Politique et religion au Sénégal, contribution à une actualisation de la question »
in Jean-Louis Triaud (dir.), Islam, société et politique en Afrique subsaharienne, les exemples du
Sénégal, Niger et du Nigériai, Paris, Indes savantes, 2007.

Abdoulaye Sidy, « Cité dans une escroquerie foncière à Yoff : Le Grand Jaraaf Mbengue mouille de
gros bonnets du pays », walfadjri, 26 Juin 2009 (dernière consultation le 26 juin 2009).

Jean-Louis Triaud (dir.), Islam, société et politique en Afrique subsaharienne, les exemples du Sénégal,
Niger et du Nigériai, Paris, Indes savantes, 2007.

 

Documents annexes

Typologie des espaces dans la région de Dakar (4,5M)
Les hauts lieux de l’islam sénégalais (1015k)
Les espaces socio-religieux de la communauté layène à Dakar : seuil de concentration de l’espace
(6,6M)
Les aires d’influence des différentes paroisses de la Ville de Dakar (3,2M)
Loi de probabilité (160k)

Note

[1] Données statistiques officielles de l’Ansd (agence nationale de la statistique et de la démographie)
du Sénégal.

[2] La population est à 92% musulmane regroupée autour de quatre confréries principales : mouride,
layène, tidjane et kadiriya. La population chrétienne est très minoritaire, en moyenne 6% de la
population de Dakar. Elle est majoritairement catholique.

[3] Comme le dit Jean-Luc Piermay, la ville sénégalaise ne peut être traduite en termes de
fragmentation, sans doute parce que les frontières du monde entrent dans cette société par de multiples
canaux, produisant des interfaces innombrables. (Piermay et Sarr, 2007, p. 12). Les communautés
s’adaptent au contexte urbain de l’agglomération pour évoluer en combinant acculturation et
inculturation. Elles reproduisent des configurations sociales et territoriales adaptées à chaque territoire.
Dans le cas par exemple du christianisme et de l’islam, ils ont créé un christianisme africain et un islam
sénégalais incarnés par les différentes Églises africaines et confréries.

[4] Ils sont encore visibles sur le littoral de Dakar sous forme de quartiers informels.

[5] « Si chacun des villages jouissait ainsi d’une autonomie locale lui permettant de régenter ses
affaires, les élus de la plus grande agglomération, firent assez rapidement figures de chefs qui coiffaient

http://www.walf.sn/
http://www.walf.sn/
http://lodel.espacestemps.net/docannexe9139.html
http://lodel.espacestemps.net/docannexe9140.html
http://lodel.espacestemps.net/docannexe9141.html
http://lodel.espacestemps.net/docannexe9142.html
http://lodel.espacestemps.net/docannexe9143.html


- 15 / 16 -

toute la collectivité, avec un président de la république (Serigne Ndakarou) assisté de ses
ministres (Djaraf, Saltigué, Imam, Ndeye-ji-fré). À leurs côtés siégeaient deux autres grands dignitaires,
(détenteurs de pouvoirs politico administratifs) qui limitaient ceux du président; ce sont le Ndeye-ji-rêw,
sorte de Premier ministre et le Ndèye Jambour président de l’Assemblée Nationale des vieux sages, tous
deux directement élus par le peuple » (Seck, 1970). Aujourd’hui les élus de la communauté lébou qui
détiennent symboliquement ces titres ont un réel pouvoir et une influence dans la gestion de
l’agglomération. Ils sont souvent consultés et détiennent encore une part importante du patrimoine
foncier de la capitale.

[6] Le Grand Serigne de Dakar est le premier dignitaire de l’oligarchie de la communauté lébou au rang
de chef suprême religieux et traditionnel.

[7] À ses origines dans la société traditionnelle lébou, le Djaraf avait le rang de ministre.

[8] Dans ces localités de Dakar, le prix foncier se négocie entre 200000 et 150000 Fcfa le m² contre
70000 à 40000 Fcfa le m² en moyenne dans la banlieue.

[9] Thérapie traditionnelle lébou qui consiste à entrer en transe pour se libérer de son mal.

[10] Les layènes sont une confrérie, originaire de Yoff, village lébou devenu l’une des communes
d’arrondissement de Dakar. Ils sont une confrérie islamique basée sur le mahdisme. Sur le plan culturel,
leurs principales caractéristiques sont notamment de faire précéder les prières rituelles par des litanies et
par le chant des femmes. Le fondateur est Seydina Limamou Laye. Les layènes constituent environ 6%
de la population sénégalaise.

[11] Par exemple le 24 avril 2010, le festival culturel mémoire des penc et village de Dakar a été
organisé à Dakar pour perpétuer le patrimoine lébou.

[12] Le mot d’origine arabe signifie à la fois garder son espace privé et s’insérer dans une identité
commune créée par la sacralité de la relation. Cf. Nora, 2007.

[13] École coranique. Chez les mourides ce terme désigne une communauté pieuse au sein de laquelle
les jeunes disciples travaillent sous la direction exclusive d’un marabout ou de son homme de confiance.

[14] Dahira est une association à vocation religieuse et sociale regroupant des disciples d’une même
confrérie soit sur la base des allégeances maraboutiques, soit sur la base du lieu où ils se trouvent.

[15] Voir Cheikh Guèye, « Touba: les marabouts urbanisants », in Monique Bertrand et Alain
Dubresson (éd.), Petites et moyennes villes d’Afrique noire, Paris, Karthala, 1997, pp. 179-203.

[16] Communauté spirituelle d’inspiration sunnite crée par Cheikh Ahmadou Bamba. Les mourides sont
la plus grande confrérie du Sénégal, sans doute la plus importante confrérie soufie sécrétée par le milieu
noir africain. Le centre religieux des mourides est la ville Touba où se trouve l’une des plus grandes
mosquées d’Afrique.

[17] Vient de l’arabe tâlib (étudiant, éléve). Disciple avec un sens très étroit de dépendance de maître à
élève.

[18] Action de grâces.

[19] Fête musulmane célébrant la naissance du prophète Mohammed. Il est aussi appelé Gamou.

[20] Fête qui correspond au 10e jour de l’année musulmane. Elle est appelée Achoura en arabe.

[21] Cette probabilité déterminée à partir de la loi de probabilité, est obtenue en corrélant plusieurs



- 16 / 16 -

facteurs et données d’enquêtes notamment : les enquêtes sur les populations catholiques, leur lieu de
résidence, leur appartenance paroissiale, leurs motivations sur leur choix paroissial, mais aussi les
enquêtes sur la localisation des pôles centraux et les infrastructures catholiques qui leur sont connexes.
Les résultats obtenus dans cette étude font ressortir un facteur clé justifiant la cohérence et la pertinence
des aires d’influence de la paroisse mais aussi celles de l’attraction du pôle central paroissial sur tout
point de l’espace paroissial. Le facteur distance-temps entre le lieu central de la paroisse et le lieu de
résidence des populations catholiques qui détermine l’accessibilité au lieu central de la paroisse (lieu de
culte) mais aussi à ses infrastructures et services (concentration autour du lieu de culte déterminant sa
centralité) semble être le plus déterminant.

[22] En 2008 par exemple, 7% des établissements de l’enseignement et de la formation de la
communauté urbaine de Dakar étaient du privé catholique. Ils comptaient plus 50000 élèves, 1535
enseignants et 630 personnels administratifs et de service. Dans le domaine de la santé, le privé
catholique représentait en moyenne 9%.

[23] Celle-ci est présente au Sénégal depuis 1995, avec l’aide de l’Ong Ofadec financée par les
méthodistes unis des Etats-Unis.

[24] Propos recueillis lors de l’interview du Cardinal Théodore Adrien Sarr sur la prolifération des
églises évangéliques au Sénégal. Voir African Global News, article du 16 juillet 2008.

[25] « The argument will be that social structure and political style are significantly interrelated »,
(Cruise O’Brien, 1975, p.158).

[26] Le ndiguel est un mot wolof qui signifie consigne, ordre émanant d’un guide spirituel, il constitue
la théorie d’allégeance du mouridisme.

Article mis en ligne le Monday 14 November 2011 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Christian Thierry Manga,”Approches sociales et territoriales des communautés socio-religieuses à
Dakar.”, EspacesTemps.net, Works, 14.11.2011
https://www.espacestemps.net/en/articles/approches-sociales-et-territoriales-des-communautes-socio-rel
igieuses-a-dakar/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	Approches sociales et territoriales des communautés socio-religieuses à Dakar.


