
- 1 / 3 -

Une subjectivité baroque.
Par Christian Ruby. Le 21 mai 2004

Michel de Certeau avait posé, en son temps, un regard aiguisé sur les mystiques (La Fable
Mystique, Paris, Gallimard, 1982). On peut désormais relire les textes de chaque grand mystique
pour affiner les analyses antérieures. Voici donc le Voyageur chérubinique, plus exactement, le
Wandersmann, pour une part un pèlerin (mais ce serait der Pilger), et pour une autre part, der
Wanderer, celui qui s’abandonne à son voyage, sans lieu d’arrêt, et sait se perdre, sans jamais
errer. Car bleiben ist nirgends, le voyageur mystique ne peut rester nulle part. S’il est
chérubinique, enfin, c’est en relation avec la classification des anges (et nous laissons au lecteur le
soin de se remémorer les neuf catégories de ceux-ci).

D’emblée, il convient de rappeler qu’avec la traduction et la mise à la disposition du public de cet
ouvrage, c’est aussi un espace culturel qui vient en avant : il enveloppe tous ceux qui, pour des
raisons, certes, différentes, ont considéré que cet ouvrage était incontournable et ont participé à sa
survie publique en dressant le cadre général dans lequel cette œuvre est désormais reçue comme
une œuvre majeure. Entendons : Gottfried Wilhelm Leibniz, GWF Hegel, Arthur Schopenhauer,
FWJ Schelling, et en dernier ressort Rainer Maria Rilke et Martin Heidegger (celui qui cite sans

cesse : « la rose est sans pourquoi, elle fleurit parce qu’elle fleurit », 2891). Grâce à eux, grâce à
des appropriations en fonction d’intérêts spécifiques, cette œuvre nous parvient largement enrichie
de contributions à sa signification.

Johannes Scheffler (1624-1677) donc, dit l’Ange de Silésie (Breslau), Angelus Silesius, bref, le
messager qui traverse l’espace et regarde l’histoire de très haut (et sans doute celui qui inspirera
encore, beaucoup plus tard, Paul Klee et Walter Benjamin). Car de la Silésie, pourtant alors à feu et
à sang (la guerre de Trente ans), il ne reste rien dans cet ouvrage. Il n’y a rien d’autre à suivre et à
poursuivre que la mystique, le chemin de croyance. Et, dans cet ouvrage, les épigrammes et les
maximes spirituelles qui veulent nous conduire à la contemplation de Dieu. Une suite de distiques
dont les alexandrins doivent nous permettre de dépasser les limites de la connaissance mondaine
pour nous arrêter en Dieu. Dieu avec lequel finalement s’établit la seule conversation possible, au
point que le texte Lui est dédicacé : « Dédicace à la sagesse éternelle, Dieu ».

Mais ce n’est pas une œuvre d’Église, fût-elle tout de même catholique. C’est une œuvre vraiment
mystique et émanant d’un mystique, même si, à quelques égards, on peut la comparer aux Pensées
de Blaise Pascal, ou si on la réduit souvent au modèle de la pensée mystique de la Contre-Réforme
en culture germanique. Autrement dit, elle combine adroitement une formulation mystique, une
poétique pastorale, une lecture particulière du Cantique des cantiques et des synthèses
philosophiques de Saint Augustin, Maître Eckhart, Paracelse, Jacob Böhme, extrêmement adroites.

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/une-subjectivite-baroque/


- 2 / 3 -

Mensch, was du liebst, in das wirst du verwandelt werden :

Gott wirst du, liebst du Gott, und Erde, liebst du Erden.

Homme, ce que tu aimes, en cela tu sera mué :

En Dieu, tu le seras, si tu aimes Dieu, et en terre, si tu aimes la terre2

Certains lecteurs auront sans doute du mal à entrer dans cet ouvrage, moins pour des raisons de
langue ou de référent, que pour des raisons de conception religieuse du monde moins partagée
désormais. C’est dommage, l’œuvre s’adresse à un public illimité, et il ne serait pas bon qu’elle ne
soit abordée que par ceux qui croient en Dieu.

D’ailleurs, ce n’est peut-être pas pour cela que cette œuvre est décisive, mais plutôt pour trois
autres raisons.

La première : parce que la connaissance de l’œuvre mystique laisse parfois des doutes sur les
conclusions à en tirer. Plus la fusion en Dieu est grande, plus Dieu finalement se dissout dans sa
fonction transcendante. Il y a dans la mystique une sorte de panthéisme sous-jacent qui retourne
l’œuvre entière en son propre contraire. Ce à quoi ne s’est jamais trompé Leibniz (qui rapproche le
Voyageur chérubinique de la pensée de Baruch Spinoza), et qui faisait dire à Hegel que Silesius
développait un pur panthéisme.

La seconde raison implique la question de la définition du sujet baroque. Qu’est-ce qu’un tel sujet
? Si apparemment l’essentiel réside dans les « exercices spirituels » du mystique, il ne faut pas
longtemps pour découvrir que le « cœur » du croyant (c’est la même expression que celle de
Pascal) est déjà plein de Dieu (49, 50, 60, 106, 133, 167), et que séparé du corps presque mort
d’avance, selon la perspective dualiste (35, 150), il peut s’identifier directement à Dieu (3, 4).
Aucun intermédiaire n’est admis ou envisagé, ni ange, ni savoir, ni Christ, sauf à être chacun à soi-
même son propre médiateur, donc aussi son Christ, et l’Église tout à la fois (180). Autant dire que
Dieu absolu, éternel, et le sujet baroque deviennent les objets réciproquement décalés de la plus
pure des figures baroques : l’ellipse, soit : « Dieu en moi et moi en lui », deux pôles, mais une
seule figure, deux points et un cercle anamorphosé, une perfection partagée.

La troisième raison tient aux mêmes principes. Mais elle se dit mieux en langue franco-grecque
qu’en langue allemande. « Dieu en nous », donc en-thou (théos : dieu), en grec. L’enthousiasme du
mystique est ce « plein de Dieu » grâce auquel l’identification a lieu. En allemand, elle est plutôt
Schwärmerei (qui vient de Schwarm, l’essaim d’abeilles, la foule en effervescence qui exalte les
facultés). Sans reconstituer ici tout ce qui est pendant dans la Schwärmerei (depuis l’interprétation
du Comte de Shaftesbury jusqu’à Hegel3), il faut savoir qu’elle peut définir un exalté, mais aussi
un visionnaire (ou un illuminé), ou encore un fanatique. Mais c’est plus souvent le mystique lui-
même, qui se sent uni à des êtres supérieurs. Aussi faut-il sans aucun doute distinguer
l’enthousiaste du Schwärmer, si telles sont les ambiguïtés. Car l’enthousiasme, disons-le ici,
philosophique, est ce geste qui contribue à s’élever dans la sphère de la pensée pure, d’une
élévation que Platon nommait Eros (Phèdre).



- 3 / 3 -

Par quelque biais qu’il veuille aborder cette œuvre (l’histoire, la sociologie, la psychanalyse, la
sémiologie), le chercheur y trouvera matière à préciser des concepts qu’il rencontre dans son
travail. Au reste, les aspects esthétiques (littéraires) de l’ouvrage ne sont pas à négliger. Et on peut
en entreprendre l’évaluation esthétique sans pour autant en partager les valeurs.

Note
1 Nous donnons par ces chiffres quelques repères dans le texte, chaque numéro renvoie à un distique.
2 cf. aussi la traduction Jean-Pierre Lefebvre, in Anthologie bilingue de la poésie allemande, Paris,
Gallimard, 1995.
3 Nous nous permettons de renvoyer à notre ouvrage, L’Enthousiasme, Essai sur le sentiment en
politique, Paris, Hatier, 1996.

Article mis en ligne le vendredi 21 mai 2004 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Christian Ruby, »Une subjectivité baroque. », EspacesTemps.net, Publications, 21.05.2004
https://www.espacestemps.net/articles/une-subjectivite-baroque/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

https://www.espacestemps.net/articles/une-subjectivite-baroque/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/articles/une-subjectivite-baroque/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/articles/une-subjectivite-baroque/#bodyftn3

	Espacestemps.net
	Une subjectivité baroque.


