
1

Espacestemps.net - 1 / 6 - 27.01.2026

Espacestemps.net
Réfléchir la science du social

Une histoire culturelle contemporaine ou une histoire
culturelle du contemporain ?
Responsable éditoriale , le lundi 18 décembre 2006

Sous l’égide de la muse Clio, la discipline historique amplifie ses champs d’investigation en
délimitant des territoires, en définissant des frontières, défendant des normes d’analyse autant à
partir d’objets de recherche spécifiques qu’à partir d’éclairages singuliers d’objets constamment
étudiés. Parmi ces objets, il en est de fort connus : l’histoire politique et militaire, économique et
sociale, l’histoire du droit et des cultures, de l’art. Autant de découpes auxquelles nous sommes
habitués et qui ont été légitimées, non sans antagonismes internes, par les institutions, et
notamment les universités. Dans cette perspective, l’histoire culturelle du contemporain contribue à
désigner un de ces territoires, pour partie et durant longtemps résumé dans les anciennes histoires
des idées. Ce territoire déploie trois dimensions : produire ses objets propres, cerner ses enjeux et
amplifier les réflexions portant sur l’épistémologie de l’histoire.

S’il faut maintenant décrire brièvement les objets actuels de l’histoire culturelle, il suffit d’évoquer
les contenus suivants : l’histoire du livre, des intellectuels, des médias, des politiques culturelles,
du spectacle vivant, mais aussi de la peur, de la sexualité, de la mort (autant d’objets, jusqu’à des
dates récentes, plus familiers aux anthropologues, aux sociologues ou aux philosophes). À propos
de ces contenus, il convient toutefois de signaler, d’emblée, aux personnes extérieures à ce
domaine d’étude, que ce ne sont pas seulement des objets culturels concrets qui forment le cœur
des études dans ce secteur (livres, spectacles, journaux, peintures) ni les seuls phénomènes de
production ou de circulation culturelles (industries culturelles, médias, rumeurs, en tant qu’elles
permettent des représentations, des modélisations des identités), mais aussi le mode d’approche,
distinct des approches économiques, politiques ou autres. Un même objet et les mêmes sources
peuvent, il est vrai, être examinées différemment par ces différentes approches. Il convient
d’ailleurs de signaler la précaution prise par les historiens, précaution qui consiste souvent à
proposer d’abord des angles d’investigation complémentaires à ceux qui sont traditionnellement
utilisés.

En tout état de cause, l’histoire culturelle organise une approche qui interroge la manière dont le
culturel travaille (classe, préconstruit, cadre) le monde social et politique. Objets et approches
permettent ainsi d’identifier ce territoire. Encore est-il nécessaire de préciser que ses travaux
irradient de plus en plus sur les autres recherches historiennes (portant sur d’autres objets ou sur
d’autres périodes), comme en un choc en retour. De même qu’elle arpente d’autres sentiers
disciplinaires, s’exposant alors à la critique pour « flou conceptuel ». On connaît le reproche, mais
cet ouvrage s’emploie à dissiper les malentendus.

Cet ouvrage, organisé autour de vingt-six contributions de qualité, prononcées lors d’un colloque
tenu à Cerisy (2004), offre une approche de ce territoire. Il pourrait répondre seulement aux

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/une-histoire-culturelle-contemporaine-ou-une-histoire-culturelle-du-contemporain/
https://www.espacestemps.net/articles/une-histoire-culturelle-contemporaine-ou-une-histoire-culturelle-du-contemporain/


2

Espacestemps.net - 2 / 6 - 27.01.2026

besoins de légitimation toujours de rigueur face à de telles opérations constitutives. Mais
aujourd’hui les travaux réalisés ont montré dans une large mesure le caractère périmé des
méfiances à leur égard. Aussi décrit-il un territoire qui ne peut être réduit à un simple effet de
classement universitaire corporatiste (avec polémiques et/ou consensus). Dès lors, c’est un ouvrage
qui n’intéressera pas les seuls spécialistes. Et dont l’approche pourra être amplifiée par la lecture
de trois livres importants dans cette optique : Jean-Pierre Rioux et Jean-François Sirinelli, Pour
une histoire culturelle (1997), Philippe Poirrier, Les enjeux de l’histoire culturelle (2005), et Pascal

Ory, L’histoire culturelle (2004). Nul doute que, de ce point de vue, le tournant du 21e siècle (selon
l’expression utilisée par Pascal Ory, dans sa conférence de l’Université de tous les Savoirs, le 20
Avril 2000) aura été celui de la justification, de l’éclaircissement de l’histoire culturelle comme
dimension à part entière de Clio.

Un socle de références pour une histoire culturelle.

En parcourant l’ouvrage, le lecteur qui n’est pas familier de ces questions verra se mettre en place
toute une série d’éléments constitutifs, historiquement, de l’histoire culturelle.

La première question résolue est celle de savoir comment s’est instituée cette discipline. Histoire
des idées (sur laquelle l’article de François Dosse revient avec une grande précision) ou histoire
des représentations, peut-on affirmer que l’histoire culturelle a un ancêtre, une préhistoire, dans ces
titres anciens ? Doit-on voir dans le livre d’Alain Corbin, Le Miasme et la Jonquille (1982), un des
témoin de la naissance d’une telle discipline ? S’agit-il d’ailleurs d’une discipline nouvelle ou
d’une problématique nouvelle dans une discipline ancienne ? Ou encore, d’une récente mise en
forme — à travers un vaste programme de recherches — d’une dimension historiographique
repérable dans une bibliographie pluri-centenaire ?

En tout cas, un des auteurs de ce recueil de conférences affirme pouvoir poser un double amer afin
d’éclairer les points de confrontation entre concepts constitutifs de la recherche en histoire
culturelle. Le premier amer est une date, 1988, et un texte : la seconde préface à la réédition de La
Nouvelle Histoire de Jacques Le Goff (1988). Mais, dès 1974, Jacques Le Goff pose la question de
la cohérence conceptuelle d’un tel type de recherche et estime que l’histoire des mentalités, «
happée par la mode », semble déjà « passée de mode ». Et déjà, en 1968, Georges Duby présentait,
au milieu d’une indifférence générale, le premier article sur l’histoire culturelle.

À la conjonction de ces deux renvois, se déroule donc le passage de la notion de « mentalité » à
celle de « représentation », beaucoup s’essayant bien sûr à définir le statut historien de la notion de
représentation. Mais ce concept à peine établi, un deuxième amer doit être profilé : le passage à
celle de « culture » (1995).

Il est clair que l’histoire des représentations ne s’est effectivement établie qu’en rupture avec
l’ancienne histoire des mentalités. L’ouvrage de Geoffrey E. R. Lloyd, Pour en finir avec les
mentalités (1993), a rassemblé avec pertinence les griefs les plus caractéristiques opposés depuis
des années à ce concept de « mentalité ». Entre 1960 et 1970, Lucien Febvre fait le choix du
concept d’ « outillage mental » et exclut d’utiliser mentalité. En 1961, Georges Duby publie, dans
l’ouvrage collectif L’histoire et ses méthodes, un article (« L’histoire culturelle ») qui privilégie les
« représentations collectives » à la manière de Durkheim. Il traite déjà le concept de « mentalité »
comme un concept dépassé. Chacun reconnaît progressivement que la valeur heuristique de «
mentalité » est faible, et d’ailleurs l’anthropologie l’a récusée depuis longtemps.



3

Espacestemps.net - 3 / 6 - 27.01.2026

À quoi s’ajoute le rôle de l’École des Hautes Études en Sciences Sociales (EHESS) (dotée d’un
statut universitaire à partir de 1975) au sein de laquelle des chercheurs se lancent, sans titre
disciplinaire particulier, mais non sans bénéficier de soutiens éditoriaux (notamment les Éditions
Gallimard), dans des recherches qui portent soit sur la société culturelle (Daniel Roche, Georges
Vigarello), soit sur l’imaginaire social (Michel Vovelle, Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet).

Enfin, ce n’est pas sans allusions aux travaux épistémologiques du philosophe Michel Foucault que
ces notions prennent corps. Chose curieuse, ce n’est pourtant pas que les historiens aient beaucoup
commenté Foucault, à cette époque. Voire, la référence à Foucault a parfois servi de repoussoir
dans le cadre de la profession d’historien. Ne s’attaquait-il pas de front à certains positivismes, et
ne pouvait-on pas, grâce à lui, entreprendre une critique du poids du positivisme dans certaines
constructions d’historiens ? Il n’en a pas moins eu une influence évidente sur les projets des
historiens.

Une discipline et ses objectifs.

Chacun s’accorde à affirmer désormais que l’histoire culturelle est établie, dispose d’assises
confortables, et produit des ouvrages de qualité. En s’appuyant sur d’autres analyses, on pourrait se
demander toutefois si cette discipline met en jeu une simple division du travail en matière
d’histoire ou si elle se positionne autrement. Comment en juger, sinon en se souciant du
programme de cette histoire culturelle ? Quel que soit le succès ou l’ampleur donnée à ses
entreprises, ce qui compte pour elle, c’est que l’histoire culturelle est une modalité d’histoire
sociale qui circonscrit son enquête aux phénomènes symboliques : elle est donc une « histoire
sociale des représentations ». Elle se différencie des histoires qualitatives en ce qu’elle accorde
toute son importance au « mesurable » et au « médiatique », et qu’elle ne se soucie pas de savoir,
pour choisir ses objets, s’ils sont connotés de façon méliorative dans la société étudiée (ce qui la
pousse une nouvelle fois du côté du « médiatique »).

Ses activités visent à promouvoir et à valider une histoire de la circulation, de la mise en relation
et, à l’étude de sujets particuliers, elle privilégie celle des interactions de sujet à sujet. Dès lors, le
traditionnel, mais non moins heuristique triptyque « production-médiation-réception » constitue
pour elle un ensemble de focales privilégié. Un objet culturel n’existe en effet jamais en lui-même.

En imposant finalement, par ses sujets de recherche et par ses contributions, la résolution de
problèmes spécifiques, une certaine tutelle sur le champ historique, l’histoire culturelle doit aussi
trouver des moyens assurés de justifier ses préoccupations. C’est d’ailleurs par ce biais que
Philippe Poirrier proposait un tour d’horizon des territoires de l’histoire culturelle, qui confirme la
diversité des champs d’étude répertoriés dans cet ouvrage, surtout en histoire contemporaine :
éducation, politiques et institutions culturelles, intellectuels et médiateurs culturels, cinéma (de
l’étude cinématographique aux pratiques culturelles), médias (de la presse des origines à la culture
de masse), sensibilités (Philippe Ariès à Alain Corbin, mais aussi la culture de guerre), mémoire
(usages du passé dans Les Lieux de mémoire, systèmes symboliques à l’époque médiévale,
mémoire de Vichy, « trou » de la mémoire coloniale).

Dernier objectif envisagé, l’historiographie, dont Philippe Poirrier, là encore, soulignait la pauvreté
en France, contrairement à l’Italie ou l’Allemagne, où l’épistémologie, véritable discipline,
s’affirme « comme un passage obligé de la pratique et de l’écriture historienne ». Longtemps
récusée, l’épistémologie semble retrouver un second souffle avec le succès de la notion de «
régime d’historicité », ce rapport que toute société entretient avec son passé.



4

Espacestemps.net - 4 / 6 - 27.01.2026

Enfin, n’hésitant pas à pratiquer un rapprochement avec des champs historiographiques nationaux,
signalons qu’un parallèle — ce qui ne signifie pas analogie — peut être tenté entre les Cultural
Studies, et la New cultural history de nos collègues anglo-saxons.

Le statut des représentations, du culturel.

Il n’existe pas de fait brut, de donné, de point de départ pur et absolu. Du point de vue
épistémologique, ce point est établi depuis longtemps. Encore fallait-il en tirer toutes les
conséquences, dont celle-ci : tout acte humain est médiatisé — construit et reçu — par des
représentations. Ces dernières enveloppent aussi bien les imaginaires que les discours et propos qui
conduisent ces actes à la conscience publique, lui donnent de la visibilité, et en construisent
l’importance. Comment ne pas y voir des processus culturels ?

Savoir s’il faut appeler cela « mentalité », « imaginaire », « idéologie », ou « culturel », c’est un
débat sérieux à mener, si du moins on ne veut pas appeler ces phénomènes des « manières de
penser et de sentir » — les valeurs du vocabulaire sociologique — (comme le requiert Hervé
Martin, qui revient plusieurs fois sur cette question (p. 95), et donne des exemples pertinents à
méditer). Toujours est-il que ces dilemmes et débats nous renvoient à l’existence de liens patents
entre les actes et les discours, les discours et les constructions sociales qui permettent de soutenir
notamment des paradoxes devenus pour nous insoutenables (lorsqu’il s’agit d’un autre temps : par
exemple, l’absence de liens entre actes et discours). Quant à la notion de « représentation », elle
n’est sans doute pas encore la clef définitive du problème, si du moins on en reste à des définitions
aussi vagues que : « vue des choses », « façon de percevoir », quand on ne préfère pas « magma
d’idées », de mots, d’images, et de symboles, dont pourtant tout le monde s’accorde à entendre
qu’ils sont transmis aux individus par le groupe, le tout assemblé et hiérarchisé de façon plus ou
moins cohérente. Cela étant, pour ce concept de représentation, Dominique Kalifa propose trois
strates de significations : celle des représentations matérielles (objets, images, imprimés,…), celle
des schèmes de perception (les appréciations), celle des exhibitions et des mises en scène de soi,
individuelles et collectives (représentations au sens propre). Cette notion, par ailleurs, n’est pas
assimilable au travail du comédien, du danseur, du circassien voire du performeur qui ne se
représente pas lui-même mais utilise son corps en medium pour représenter un personnage : on le
voit, la notion de représentation mérite encore quelques strates supplémentaires…

Chaque contribution apporte sa quote-part au débat, raffinant par là les distinctions disciplinaires
nécessaires. Toutes les séparations ne sont évidemment pas évoquées dans un espace aussi
restreint, mais les principales sont répertoriées : notamment, le motif d’une séparation entre une
histoire sociale, essentiellement économique, et l’histoire culturelle.

Ces considérations, dont nous n’extrayons que l’essentiel afin d’y introduire les néophytes,
impliquent que la culture ne soit pas traitée comme un domaine, mais comme une dimension
primordiale, de circulation et d’effets de sens. Le concept de culture, dans le cadre de cette histoire
culturelle, prend la valeur d’un ensemble des voies par lesquelles les individus et les groupes
perçoivent, pensent et donnent sens au monde qui les entoure. La réflexion sur la culture regroupe
donc l’analyse des appréciations, sensibilités, valeurs, normes, croyances, imaginaires, expériences
subjectives. « Par l’analyse des formes symboliques, de leur langage, de leurs effets et de leur rôle
créatif, par l’étude des représentations de soi et des autres, des formes subjectives de l’expérience,
de l’imaginaire ou de la dimension discursive du réel, par l’étude encore des multiples facteurs qui
modèlent et constituent les identités (les classes bien sûr, mais tout autant le genre, l’âge,
l’expérience, la ville, la nation, la religion ou toute autre apparence), cette histoire-là entend bien



5

Espacestemps.net - 5 / 6 - 27.01.2026

étudier les espaces où se construit et s’anime la réalité sociale, dont la culture serait quelque chose
comme l’expression structurante » (p. 80).

Des objets spécifiques.

Quelques réflexions en termes de bilan.

La lecture attentive des différentes contributions met le lecteur devant des champs de recherche
très étendus. Cette lecture, de surcroît, permet de dessiner la topographie de la recherche
scientifique contemporaine, à partir des ouvrages (les listes bibliographiques sont imposantes), des
questionnements (chaque contributeur rend compte de l’essentiel), des résultats les plus
caractéristiques.

L’objet livre par exemple, qui relève de l’écrit, mais n’est ni le journal ni le compte-rendu, et qui
n’a intéressé longtemps que les collectionneurs ou les bibliothécaires, devient ici un point de
recherche à part entière. Il fait désormais l’objet de recherches concernant l’économie du livre, les
techniques de production, les foires, les librairies, les éditeurs (à partir de 1780-1800), les
bibliothèques, mais aussi les manières de lire. Les pratiques de lecture sont, depuis quelques
années, scrutées pour le plus grand bénéfice des connaissances (au-delà des seuls historiens).
Comment, du reste, ne pas citer ici Roger Chartier, non encore mentionné dans cette brève
recension ? Bref, de la production à la réception, en passant par l’écriture, l’histoire du livre nous
conduit à mieux saisir les dynamiques historiques qui ont fait de nous des lecteurs. Au point que la
question se pose de savoir ce qui se passera avec l’écran plat de l’ordinateur ? La troisième
révolution du lire est certes en marche. Soyons au moins attentifs aux processus de transformation
qu’elle engendre dans nos attitudes.

L’analyse de la construction de l’objet médias, de son côté, permet de montrer que la réflexion des
historiens ne privilégie pas le support, mais fait sa place à la définition d’une culture médiatique.
Les enquêtes s’intéressent à la fonction sociale des médias et aux représentations collectives. « Il
ne s’agit pas simplement de bâtir une histoire des pratiques et de la réception médiatique, mais de
réfléchir à la question de l’imprégnation d’une culture médiatique » (p. 140). Au demeurant, les
chercheurs se penchent sur le statut de la réception : comprendre comment se diffuse et circule la
culture médiatique. En dernier ressort, par ailleurs, ils ne peuvent se dispenser de mettre en scène
les rapports des médias avec l’opinion publique. Où ils abordent le politique.

D’autres contributions nous emportent vers des perspectives décisives : l’histoire des politiques
culturelles, par exemple. Mais aussi celle du spectacle vivant : d’autant que ce terme pose un
problème. S’agit-il d’opposer le spectacle vivant et le spectacle mort ? Certes, la dénomination est
commode. Mais l’adopter, cela ne revient-il pas à accepter, sans critique, une catégorie
ministérielle ? D’ailleurs, les auteurs précisent combien l’usage d’une telle catégorie est délicat,
puisqu’elle recoupe aussi bien : théâtre et cirque, danse, art lyrique, manifestations ludiques
collectives. On voit mal ce qui permet ici les distinctions nécessaires. Peut-être vaudrait-il mieux
opposer spectacle vivant et industries culturelles.

Nous avons laissé de côté de nombreuses autres contributions (les œuvres d’art, la psychologie, les
sciences, les techniques). Le lecteur les découvrira en lisant l’ouvrage. Elles apportent, chacune
leur lot de questions. En cela, chacune est indispensable.

Et le contemporain ?



6

Espacestemps.net - 6 / 6 - 27.01.2026

Reste cependant une question, sans doute relative à des usages différents dans des disciplines
différentes. À la lecture de ce volume, on voit très clairement se dessiner une histoire, non moins
clairement une histoire culturelle. Mais « du contemporain », cela est moins certain, aussi bien de
l’extérieur du « métier » d’historien que de l’intérieur. Un doute affleure rapidement. Parle-t-on
d’une histoire culturelle du contemporain ou d’une histoire contemporaine de la culture ? Chacun
privilégie-t-il plutôt le temps présent ou le contemporain ?

Certaines contributions s’intéressent de fort près au Moyen Âge. Là aucune confusion possible.
D’autres s’inquiètent du moderne. On s’y retrouve encore.

Mais le « contemporain », sauf à être cité quelque fois (Loïc Vadelorge, p. 156 ; Pascale Goetschel
et Jean-Claude Yon, p. 193 et 210), ne fait l’objet d’aucune thématisation dans ce cadre du moins.
S’agit-il du présent ? De l’histoire du temps présent pour laquelle les acteurs sont toujours en vie.
Une histoire sous la surveillance des acteurs comme on pourrait le suggérer ? Alors, l’histoire
couvrirait une séquence historique marquée par deux balises mobiles : en amont, la durée d’une vie
humaine (le témoin) ; à l’aval, la frontière entre le moment présent et l’instant passé.

À moins que le « contemporain » ne recouvre, chez les historiens, d’autres séquences. Mais on
aurait aimé les voir analysées dans l’ouvrage. Peut-être l’occasion d’un éclaircissement ultérieur ?

Certes, cette difficulté est sans doute l’occasion de s’interroger sur les découpages des historiens,
qui n’ont pas l’air (dans l’ouvrage) d’interroger ce point : ne peut-on se sentir lésé par un
programme historique qui s’en tient académiquement à ce que l’on considère encore comme la
période contemporaine : à savoir celle comprise entre la Révolution française et nos jours.

Conclusion.

Deux mots pour conclure. Nous avons bien conscience d’avoir laissé de côté de nombreux points
que d’autres lectures d’un tel recueil, ample et divers, n’auraient pas laissés en suspens.
Notamment les considérations concernant les relations entre l’histoire culturelle et les autres
disciplines (la géographie qui fait l’objet d’un article,…). La question des relations entre l’histoire
culturelle et la sociologie, aussi. Et bien d’autres encore.

Mais tout ne saurait être évoqué dans un compte-rendu qui doit avant tout mettre l’eau à la bouche
du lecteur. Assumons plutôt cette incomplétude, si elle laisse au lecteur la latitude de rêver à ce
qu’il pourrait trouver dans un ouvrage à mettre à l’étude ou au programme d’un lecteur qui a le
goût des fréquentations nouvelles.

Laurent Martin, Sylvain Venayre (Dir.), L’histoire culturelle du contemporain, Paris, Éditions
Nouveau Monde, 2005. 450 pages. 34 euros.

Le lundi 18 décembre 2006 à 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses à ce billet
via le fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

https://www.espacestemps.net/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Une histoire culturelle contemporaine ou une histoire culturelle du contemporain ?


