Espacestemps.net

Réfléchir la science du social

Une histoire culturelle contemporaine ou une histoire

culturelle du contemporain ?
Responsable éditoriale , le lundi 18 décembre 2006

" Sous I”égide de la muse Clio, la discipline historique amplifie ses champs d’investigation en

délimitant des territoires, en définissant des frontieres, défendant des normes d’ analyse autant a
partir d’ objets de recherche spécifiques qu’ a partir d’ éclairages singuliers d’ objets constamment
étudiés. Parmi ces objets, il en est de fort connus : |” histoire politique et militaire, économique et
sociale, I’ histoire du droit et des cultures, de I’ art. Autant de découpes auxquelles nous sommes
habitués et qui ont été légitimées, non sans antagonismes internes, par les institutions, et
notamment les universités. Dans cette perspective, |’ histoire culturelle du contemporain contribue a
désigner un de ces territoires, pour partie et durant longtemps résumé dans les anciennes histoires
des idées. Ce territoire déploie trois dimensions : produire ses objets propres, cerner ses enjeux et
amplifier les réflexions portant sur |’ épistémologie de I’ histoire.

S'il faut maintenant décrire brievement les objets actuels de |” histoire culturelle, il suffit d’ évoquer
les contenus suivants : I’ histoire du livre, des intellectuels, des médias, des politiques culturelles,
du spectacle vivant, mais aussi de la peur, de la sexualité, de la mort (autant d’ objets, jusqu’ a des
dates récentes, plus familiers aux anthropologues, aux sociologues ou aux philosophes). A propos
de ces contenus, il convient toutefois de signaler, d’emblée, aux personnes extérieures a ce
domaine d’ étude, que ce ne sont pas seulement des objets culturels concrets qui forment le coaur
des études dans ce secteur (livres, spectacles, journaux, peintures) ni les seuls phénomenes de
production ou de circulation culturelles (industries culturelles, médias, rumeurs, en tant qu’elles
permettent des représentations, des modélisations des identités), mais aussi |le mode d’ approche,
distinct des approches économiques, politiques ou autres. Un méme objet et les mémes sources
peuvent, il est vrai, étre examinées différemment par ces différentes approches. 1l convient
d’ailleurs de signaler la précaution prise par les historiens, précaution qui consiste souvent a
proposer d’abord des angles d’investigation complémentaires a ceux qui sont traditionnellement
utilises.

En tout état de cause, I’ histoire culturelle organise une approche qui interroge la maniere dont le
culturel travaille (classe, préconstruit, cadre) le monde socia et politique. Objets et approches
permettent ainsi d’identifier ce territoire. Encore est-il nécessaire de préciser que ses travaux
irradient de plus en plus sur les autres recherches historiennes (portant sur d’ autres objets ou sur
d’autres périodes), comme en un choc en retour. De méme qu’elle arpente d’autres sentiers
disciplinaires, s exposant alors ala critique pour « flou conceptuel ». On connait e reproche, mais
cet ouvrage s emploie a dissiper les malentendus.

Cet ouvrage, organisé autour de vingt-six contributions de qualité, prononcées lors d'un collogue
tenu a Cerisy (2004), offre une approche de ce territoire. |l pourrait répondre seulement aux

Espacestemps.net -1/6- 27.01.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/une-histoire-culturelle-contemporaine-ou-une-histoire-culturelle-du-contemporain/
https://www.espacestemps.net/articles/une-histoire-culturelle-contemporaine-ou-une-histoire-culturelle-du-contemporain/

besoins de |égitimation toujours de rigueur face a de telles opérations constitutives. Mais
aujourd’ hui les travaux réalisés ont montré dans une large mesure le caractere périmeé des
méfiances a leur égard. Aussi décrit-il un territoire qui ne peut étre réduit a un simple effet de
classement universitaire corporatiste (avec polémiques et/ou consensus). Dés lors, ¢’ est un ouvrage
qui n’intéressera pas les seuls spécialistes. Et dont I’ approche pourra étre amplifiée par 1a lecture
de trois livres importants dans cette optique : Jean-Pierre Rioux et Jean-Francois Sirinelli, Pour
une histoire culturelle (1997), Philippe Poirrier, Les enjeux de |’ histoire culturelle (2005), et Pascal

Ory, L’ histoire culturelle (2004). Nul doute que, de ce point de vue, le tournant du 21° siécle (selon
I’ expression utilisée par Pascal Ory, dans sa conférence de I’ Université de tous les Savoirs, le 20
Avril 2000) aura été celui de lajustification, de |’ éclaircissement de I’ histoire culturelle comme
dimension a part entiére de Clio.

Un socle de références pour une histoire culturelle.

En parcourant I’ ouvrage, le lecteur qui n’est pas familier de ces questions verra se mettre en place
toute une série d’ é éments constitutifs, historiquement, de I’ histoire culturelle.

La premiére question résolue est celle de savoir comment s est instituée cette discipline. Histoire
des idées (sur laquelle I' article de Francois Dosse revient avec une grande précision) ou histoire
des représentations, peut-on affirmer que I’ histoire culturelle a un ancétre, une préhistoire, dans ces
titres anciens ? Doit-on voir dans le livre d’ Alain Corbin, Le Miasme et la Jonquille (1982), un des
témoin de la naissance d’une telle discipline ? S agit-il d’ailleurs d’une discipline nouvelle ou
d’ une problématique nouvelle dans une discipline ancienne ? Ou encore, d une récente mise en
forme — & travers un vaste progranme de recherches — d’une dimension historiographique
repérable dans une bibliographie pluri-centenaire ?

En tout cas, un des auteurs de ce recueil de conférences affirme pouvoir poser un double amer afin
d’éclairer les points de confrontation entre concepts constitutifs de la recherche en histoire
culturelle. Le premier amer est une date, 1988, et un texte : la seconde préface a laréédition de La
Nouvelle Histoire de Jacques Le Goff (1988). Mais, des 1974, Jacques Le Goff pose la question de
la cohérence conceptuelle d’un tel type de recherche et estime que I’ histoire des mentalités, «
happée par |a mode », semble déja « passée de mode ». Et dg§ja, en 1968, Georges Duby présentait,
au milieu d'une indifférence générale, le premier article sur I’ histoire culturelle.

A la conjonction de ces deux renvois, se déroule donc le passage de la notion de « mentalité » a
celle de « représentation », beaucoup s’ essayant bien sr a définir le statut historien de la notion de
représentation. Mais ce concept a peine établi, un deuxieme amer doit étre profilé : le passage a
celle de « culture » (1995).

Il est clair que I’ histoire des représentations ne s est effectivement établie qu’en rupture avec
I”ancienne histoire des mentalités. L’ ouvrage de Geoffrey E. R. Lloyd, Pour en finir avec les
mentalités (1993), a rassemblé avec pertinence les griefs les plus caractéristiques opposes depuis
des années a ce concept de « mentalité ». Entre 1960 et 1970, Lucien Febvre fait le choix du
concept d’ « outillage mental » et exclut d’ utiliser mentalité. En 1961, Georges Duby publie, dans
I’ ouvrage collectif L’ histoire et ses méthodes, un article (« L’ histoire culturelle ») qui privilégie les
« représentations collectives » ala maniére de Durkheim. |l traite déja le concept de « mentalité »
comme un concept dépasse. Chacun reconnait progressivement que la valeur heuristique de «
mentalité » est faible, et d ailleurs |’ anthropologie |’ a récusée depuis longtemps.

Espacestemps.net -2/6- 27.01.2026



A quoi s gjoute le role de I’ Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales (EHESs) (dotée d’ un
statut universitaire a partir de 1975) au sein de laquelle des chercheurs se lancent, sans titre
disciplinaire particulier, mais non sans bénéficier de soutiens éditoriaux (notamment les Editions
Gallimard), dans des recherches qui portent soit sur la société culturelle (Daniel Roche, Georges
Vigarello), soit sur I'imaginaire socia (Michel Vovelle, Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet).

Enfin, ce n’est pas sans alusions aux travaux épistémol ogiques du philosophe Michel Foucault que
ces notions prennent corps. Chose curieuse, ce N’ est pourtant pas que les historiens aient beaucoup
commenté Foucault, a cette époque. Voire, la référence a Foucault a parfois servi de repoussoir
dans le cadre de la profession d’ historien. Ne s attaquait-il pas de front a certains positivismes, et
ne pouvait-on pas, grace a lui, entreprendre une critique du poids du positivisme dans certaines
constructions d historiens ? || n’en a pas moins eu une influence évidente sur les projets des
historiens.

Une discipline et ses objectifs.

Chacun s accorde a affirmer désormais que I’ histoire culturelle est établie, dispose d’ assises
confortables, et produit des ouvrages de qualité. En s appuyant sur d’ autres analyses, on pourrait se
demander toutefois si cette discipline met en jeu une simple division du travail en matiére
d’ histoire ou si elle se positionne autrement. Comment en juger, sinon en se souciant du
programme de cette histoire culturelle ? Quel que soit le succes ou I’ampleur donnée a ses
entreprises, ce qui compte pour elle, ¢’est que I’ histoire culturelle est une modalité d’ histoire
sociale qui circonscrit son enquéte aux phénomeénes symboliques : elle est donc une « histoire
sociale des représentations ». Elle se différencie des histoires qualitatives en ce qu’ elle accorde
toute son importance au « mesurable » et au « médiatique », et qu’ elle ne se soucie pas de savoir,
pour choisir ses objets, s'ils sont connotés de fagon méliorative dans la société étudiée (ce qui la
pousse une nouvelle fois du coté du « médiatique »).

Ses activités visent a promouvoir et a valider une histoire de la circulation, de la mise en relation
et, al’ éude de sujets particuliers, elle privilégie celle des interactions de sujet a sujet. Deslors, le
traditionnel, mais non moins heuristique triptyque « production-médiation-réception » constitue
pour elle un ensemble de focales privilégié. Un objet culturel n’existe en effet jamais en [ui-méme.

En imposant finalement, par ses sujets de recherche et par ses contributions, la résolution de
problémes spécifiques, une certaine tutelle sur le champ historique, I’ histoire culturelle doit aussi
trouver des moyens assurés de justifier ses préoccupations. C'est d'ailleurs par ce biais que
Philippe Poirrier proposait un tour d’horizon des territoires de I” histoire culturelle, qui confirme la
diversité des champs d’ étude répertoriés dans cet ouvrage, surtout en histoire contemporaine :
éducation, politiques et institutions culturelles, intellectuels et médiateurs culturels, cinéma (de
I étude cinématographique aux pratiques culturelles), médias (de la presse des origines a la culture
de masse), sensibilités (Philippe Aries a Alain Corbin, mais aussi la culture de guerre), mémoire
(usages du passé dans Les Lieux de mémoire, systemes symboliques a I’ époque médiévale,
mémoire de Vichy, « trou » de lamémoire coloniale).

Dernier objectif envisagé, |” historiographie, dont Philippe Poirrier, [a encore, soulignait la pauvreté
en France, contrairement a I’ltalie ou I’ Allemagne, ou I’ épistémologie, véritable discipline,
s affirme « comme un passage obligé de la pratique et de |’ écriture historienne ». Longtemps
récusee, |’ épistémologie semble retrouver un second souffle avec le succes de la notion de «
régime d’ historicité », ce rapport que toute société entretient avec son passé.

Espacestemps.net -3/6- 27.01.2026



Enfin, n"hésitant pas a pratiquer un rapprochement avec des champs historiographiques nationaux,
signalons qu’un paralléle — ce qui ne signifie pas analogie — peut étre tenté entre les Cultural
Studies, et laNew cultural history de nos collégues anglo-saxons.

Le statut des représentations, du culturel.

Il n’existe pas de fait brut, de donné, de point de départ pur et absolu. Du point de vue
épistémologique, ce point est établi depuis longtemps. Encore fallait-il en tirer toutes les
conséquences, dont celle-ci : tout acte humain est médiatisé — construit et recu — par des
représentations. Ces derniéres enveloppent aussi bien les imaginaires que les discours et propos qui
conduisent ces actes a la conscience publique, lui donnent de la visibilité, et en construisent
I”importance. Comment ne pasy voir des processus culturels ?

Savoir s'il faut appeler cela « mentalité », « imaginaire », « idéologie », ou « culturel », ¢’'est un
débat sérieux a mener, si du moins on ne veut pas appeler ces phénomeénes des « maniéres de
penser et de sentir » — les valeurs du vocabulaire sociologique — (comme le requiert Hervé
Martin, qui revient plusieurs fois sur cette question (p. 95), et donne des exemples pertinents a
meéditer). Toujours est-il que ces dilemmes et débats nous renvoient al’ existence de liens patents
entre les actes et les discours, les discours et les constructions sociales qui permettent de soutenir
notamment des paradoxes devenus pour nous insoutenables (lorsqu’il s'agit d’ un autre temps : par
exemple, I’ absence de liens entre actes et discours). Quant a la notion de « représentation », elle
N’ est sans doute pas encore la clef définitive du probleme, si du moins on en reste a des définitions
aussi vagues que : « vue des choses », « fagon de percevoir », quand on ne préfére pas « magma
d’idées », de mots, d’ images, et de symboles, dont pourtant tout le monde s accorde a entendre
gu’ils sont transmis aux individus par le groupe, le tout assemblé et hiérarchisé de fagon plus ou
moins cohérente. Cela étant, pour ce concept de représentation, Dominique Kalifa propose trois
strates de significations : celle des représentations matérielles (objets, images, imprimés,...), celle
des schemes de perception (les appréciations), celle des exhibitions et des mises en scene de soi,
individuelles et collectives (représentations au sens propre). Cette notion, par ailleurs, n’est pas
assimilable au travail du comédien, du danseur, du circassien voire du performeur qui ne se
représente pas lui-méme mais utilise son corps en medium pour représenter un personnage : on le
voit, la notion de représentation mérite encore quel ques strates supplémentaires. ..

Chague contribution apporte sa quote-part au débat, raffinant par la les distinctions disciplinaires
nécessaires. Toutes les séparations ne sont évidemment pas évoquées dans un espace aussi
restreint, mais les principales sont répertoriées : notamment, le motif d’ une séparation entre une
histoire socia e, essentiellement économique, et I’ histoire culturelle.

Ces considérations, dont nous n’extrayons que |'essentiel afin d'y introduire les néophytes,
impliquent que la culture ne soit pas traitée comme un domaine, mais comme une dimension
primordiale, de circulation et d' effets de sens. Le concept de culture, dans le cadre de cette histoire
culturelle, prend la valeur d un ensemble des voies par lesquelles les individus et les groupes
percoivent, pensent et donnent sens au monde qui les entoure. Laréflexion sur la culture regroupe
donc I’analyse des appréciations, sensibilités, valeurs, normes, croyances, imaginaires, expériences
subjectives. « Par |’ analyse des formes symboliques, de leur langage, de leurs effets et de leur role
créatif, par I’ é&ude des représentations de soi et des autres, des formes subjectives de I’ expérience,
del’'imaginaire ou de la dimension discursive du réel, par |’ étude encore des multiples facteurs qui
modélent et constituent les identités (les classes bien sir, mais tout autant le genre, I’ age,
I”expérience, laville, la nation, la religion ou toute autre apparence), cette histoire-la entend bien

Espacestemps.net -4/6- 27.01.2026



étudier les espaces ou se construit et s'anime laréalité sociale, dont la culture serait quelque chose
comme I’ expression structurante » (p. 80).

Des objets spécifiques.
Quelques réflexions en termes de bilan.

La lecture attentive des différentes contributions met le lecteur devant des champs de recherche
trés étendus. Cette lecture, de surcroit, permet de dessiner la topographie de la recherche
scientifique contemporaine, a partir des ouvrages (les listes bibliographiques sont imposantes), des
guestionnements (chaque contributeur rend compte de |’ essentiel), des résultats les plus
caractéristiques.

L’ objet livre par exemple, qui reléve de I’ écrit, mais n’est ni le journa ni le compte-rendu, et qui
n’a intéressé longtemps que les collectionneurs ou les bibliothécaires, devient ici un point de
recherche a part entiére. |l fait désormais |’ objet de recherches concernant I’ économie du livre, les
techniques de production, les foires, les librairies, les éditeurs (a partir de 1780-1800), les
bibliothéques, mais aussi les maniéres de lire. Les pratiques de lecture sont, depuis quelques
années, scrutées pour le plus grand bénéfice des connaissances (au-dela des seuls historiens).
Comment, du reste, ne pas citer ici Roger Chartier, non encore mentionné dans cette bréve
recension ? Bref, de la production a la réception, en passant par I’ écriture, I" histoire du livre nous
conduit amieux saisir les dynamiques historiques qui ont fait de nous des lecteurs. Au point que la
guestion se pose de savoir ce qui se passera avec |’ écran plat de I’ ordinateur ? La troisieme
révolution du lire est certes en marche. Soyons au moins attentifs aux processus de transformation
gu’ elle engendre dans nos attitudes.

L’ analyse de la construction de I’ objet médias, de son c6té, permet de montrer que la réflexion des
historiens ne privilégie pas le support, mais fait sa place a la définition d’ une culture médiatique.
Les enquétes s’ intéressent a la fonction sociale des médias et aux représentations collectives. « Il
ne s agit pas simplement de bétir une histoire des pratiques et de la réception médiatique, mais de
réfléchir a la question de I'imprégnation d’ une culture médiatique » (p. 140). Au demeurant, les
chercheurs se penchent sur le statut de la réception : comprendre comment se diffuse et circule la
culture médiatique. En dernier ressort, par ailleurs, ils ne peuvent se dispenser de mettre en scene
les rapports des médias avec I’ opinion publique. Ou ils abordent le politique.

D’ autres contributions nous emportent vers des perspectives décisives : |’ histoire des politiques
culturelles, par exemple. Mais aussi celle du spectacle vivant : d autant que ce terme pose un
probléme. S agit-il d’ opposer le spectacle vivant et |e spectacle mort ? Certes, la dénomination est
commode. Mais I’ adopter, cela ne revient-il pas a accepter, sans critique, une catégorie
ministérielle ? D’ ailleurs, les auteurs précisent combien |’ usage d’ une telle catégorie est délicat,
puisgu’ elle recoupe aussi bien : théatre et cirque, danse, art lyrique, manifestations ludiques
collectives. On voit mal ce qui permet ici les distinctions nécessaires. Peut-étre vaudrait-il mieux
opposer spectacle vivant et industries culturelles.

Nous avons laissé de c6té de nombreuses autres contributions (les cauvres d’ art, la psychologie, les
sciences, les techniques). Le lecteur les découvrira en lisant I’ ouvrage. Elles apportent, chacune
leur lot de questions. En cela, chacune est indispensable.

Et le contemporain ?

Espacestemps.net -5/6- 27.01.2026



Reste cependant une question, sans doute relative a des usages différents dans des disciplines
différentes. A la lecture de ce volume, on voit trés clairement se dessiner une histoire, non moins
clairement une histoire culturelle. Mais « du contemporain », cela est moins certain, aussi bien de
I” extérieur du « métier » d’ historien que de I’ intérieur. Un doute affleure rapidement. Parle-t-on
d’une histoire culturelle du contemporain ou d’ une histoire contemporaine de la culture ? Chacun
privilégie-t-il plutét le temps présent ou le contemporain ?

Certaines contributions s intéressent de fort prés au Moyen Age. La aucune confusion possible.
D’autres s inquiétent du moderne. On S’y retrouve encore.

Mais le « contemporain », sauf a étre cité quelque fois (Loic Vadelorge, p. 156 ; Pascale Goetschel
et Jean-Claude Yon, p. 193 et 210), ne fait |’ objet d’ aucune thématisation dans ce cadre du moins.
S'agit-il du présent ? De I’ histoire du temps présent pour lagquelle les acteurs sont toujours en vie.
Une histoire sous la surveillance des acteurs comme on pourrait le suggérer ? Alors, |"histoire
couvrirait une séquence historique marguée par deux balises mobiles : en amont, la durée d’ unevie
humaine (le témoin) ; &l’aval, lafrontiere entre le moment présent et I’ instant passé.

A moins que le « contemporain » ne recouvre, chez les historiens, d autres séquences. Mais on
aurait aimeé les voir analysees dans I’ ouvrage. Peut-étre |’ occasion d’ un éclaircissement ultérieur ?

Certes, cette difficulté est sans doute I’ occasion de s'interroger sur les découpages des historiens,
qui n'ont pas I’air (dans I’ouvrage) d’interroger ce point : ne peut-on se sentir [€sé par un
programme historique qui S en tient académiquement a ce que |’ on considére encore comme la
période contemporaine : a savoir celle comprise entre la Révolution frangaise et nos jours.

Conclusion.

Deux mots pour conclure. Nous avons bien conscience d’ avoir laissé de coté de nombreux points
gue d’autres lectures d’ un tel recueil, ample et divers, n'auraient pas laissés en suspens.
Notamment les considérations concernant les relations entre |’ histoire culturelle et les autres
disciplines (Ila géographie qui fait I’objet d’un article,...). La question des relations entre I’ histoire
culturelle et la sociologie, aussi. Et bien d’ autres encore.

Mais tout ne saurait étre évogué dans un compte-rendu qui doit avant tout mettre I’ eau ala bouche
du lecteur. Assumons plutdt cette incomplétude, si elle laisse au lecteur la latitude de réver a ce
gu’il pourrait trouver dans un ouvrage a mettre a I’ étude ou au programme d’un lecteur qui ale
godt des fréquentations nouvelles.

Laurent Martin, Sylvain Venayre (Dir.), L’ histoire culturelle du contemporain, Paris, Editions
Nouveau Monde, 2005. 450 pages. 34 euros.

Lelundi 18 décembre 2006 a 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes |les réponses a ce billet
vialefils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -6/6- 27.01.2026


https://www.espacestemps.net/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Une histoire culturelle contemporaine ou une histoire culturelle du contemporain ?


