
1

Espacestemps.net - 1 / 5 - 31.01.2026

Espacestemps.net
Réfléchir la science du social

Un point sur l’habiter. Heidegger, et après…
Responsable éditoriale , le mardi 4 novembre 2008

L’objectif de cet ouvrage est d’engager un dialogue entre les disciplines qui se saisissent du
terme habiter. Il fait suite au colloque « Habiter » qui s’est déroulé les 11 et 12 mai 2006 à
l’Institut d’Urbanisme de Paris, à l’initiative de Thierry Paquot, Michel Lussault, Chris Younès et
André Sauvage.1 Dans ce champ, les chercheurs sont nombreux à mobiliser les textes de Martin
Heidegger et donc à reconnaître à la philosophie la paternité de la notion. Néanmoins, deux
éléments rendent le dialogue interdisciplinaire particulièrement nécessaire. D’une part, les
acceptions disciplinaires diffèrent, sans être toujours bien arrêtées. D’autre part, le maniement des
références phénoménologiques n’est pas toujours aisé ni réussi. Aussi le projet du livre est-il celui
d’une « mise au point conceptuelle » réunissant la philosophie, la sociologie, la géographie,
l’anthropologie, l’architecture et l’urbanisme.

La multiplication des usages et des réflexions autour de la notion d’« habiter » témoigne d’un
intérêt accru pour la problématique contemporaine de l’habitation urbaine et terrestre : ses
modalités, ses significations, sa diversité, ses conséquences sociales, sa soutenabilité. On pourrait
d’ailleurs s’interroger sur ce succès : n’est-il pas le signe, à l’échelle de la communauté
scientifique, d’un déficit d’outils conceptuels pour penser et rendre compte de la relation de
l’homme à l’espace ? Quoi qu’il en soit, habiter est ici explicitement mobilisé en liaison avec la «
condition urbaine » et dans la perspective de déployer une « éthique de l’espace ».

L’ouvrage comprend deux parties. L’une est consacrée à « ce qu’habiter peut bien vouloir dire » et
propose des réflexions étymologiques et théoriques sur le sens et les limites de la notion. Beaucoup
prennent leurs distances avec la conception heideggérienne d’habiter, pour tenter d’appréhender
plus complètement le contemporain et notamment la mobilité. La seconde partie propose une série
d’études de cas qui reflètent la diversité des problématiques questionnant l’habiter et les manières
de s’en saisir. Elle a pour tâche d’illustrer qu’« habiter n’est pas si simple » qu’il y paraît (p. 15),
pas si simple car on habite au-delà des murs du logement, qu’il peut être difficile d’habiter (avec
l’espace ou avec les autres), que le terme habiter enfin renvoie à des dimensions à la fois intimes,
sociales et physiques.

Habiter, c’est bien autre chose que se loger.

L’esprit du livre se dessine dès l’avant-propos : un travail collectif qui exhorte chacun à énoncer ce
qu’il entend par habiter, mais aussi à distinguer habiter et l’habiter, si ce dernier est « réduit » à une
seule des dimensions spatialisantes de l’humain, celle qui relève de la confection d’un chez-soi.
Aucun des textes présentés ici ne se limite au logis. Ce dernier est même le grand absent de cet
ouvrage, puisqu’une seule contribution s’intéresse réellement à l’univers domestique, au dedans
(Sophie Némoz).

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/un-point-sur-habiter-heidegger-et-apres/


2

Espacestemps.net - 2 / 5 - 31.01.2026

Ces préalables étant établis, Thierry Paquot se consacre dans l’introduction à restituer et à clarifier
l’univers lexical qui entoure l’idée d’« habiter ». Le lecteur explore avec lui la généalogie des
usages et des prédilections disciplinaires à l’égard de termes tels : habitat, habitation, logement et
bien sûr habiter. Le propos n’est pas sans rappeler les cheminements sémantiques de son essai
intitulé Demeure terrestre (2005). L’acception philosophique est rendue par ces mots :

« “Habiter” (wohnen) signifie “être-présent-au-monde-et-à-autrui”. […] Loger n’est pas “habiter”.
L’action d’“habiter” possède une dimension existentielle. […] “Habiter” c’est […] construire votre
personnalité, déployer votre être dans le monde qui vous environne et auquel vous apportez votre
marque et qui devient vôtre. […] C’est parce qu’habiter est le propre des humains […]
qu’inhabiter ressemble à un manque, une absence, une contrainte, une souffrance, une
impossibilité à être pleinement soi, dans la disponibilité que requiert l’ouverture » (pp. 13 et 15).

Au fil des vingt-et-une contributions apparaissent des récurrences, des convergences qui dessinent,
ensemble, les entrées et les points d’achoppement de l’étude et de la pensée de l’habiter.

L’espace et l’Autre, l’espace des autres.

Tout d’abord, il faut évoquer un champ investi depuis longtemps déjà par la sociologie, mais aussi
d’autres disciplines : celui de la cohabitation, de la coprésence, autrement dit du besoin et des
difficultés à habiter avec l’Autre ou à ses côtés. On trouve là une constante de l’habiter, celle des
rapports sociaux et de l’altérité, dont on étudie assez classiquement les recompositions, les
aménagements. Les prismes retenus sont ceux de la proxémie, du marquage des espaces ou encore
de l’affirmation identitaire par la distinction.

Dans plusieurs travaux, l’habitant-résident ressent le besoin de s’affirmer en tant que tel. Il
revendique une légitimité sociale sur une portion d’espace et plus encore une primauté sur d’autres
usagers : le promeneur, le consommateur, mais aussi l’habitant de fraîche date. Le partage de
l’espace est une négociation permanente, tacite, contractuelle ou conflictuelle.

L’habitant s’affirme également par une analogie et un jeu de miroir entre l’image sociale du lieu et
l’image sociale que l’habitant souhaite renvoyer de lui-même. À ce titre, les textes de Colin Giraud
et de Françoise Moncomble sont très éclairants.

Quant aux recherches de Michel Agier sur les camps de réfugiés qu’il désigne comme étant « un
espace global de gestion par l’humanitaire des populations les plus impensables et les plus
indésirables de la planète » (p. 91), elles posent la question du comment habiter quand on est soi-
même toujours l’Autre et que les conditions matérielles de dignité et de sécurité sont
volontairement absentes pour empêcher la pleine habitation. Et c’est alors que le douloureux
paradoxe de l’habiter humain est réaffirmé : dans les pires conditions, le temps et cette nécessité
anthropologique qui nous pousse à habiter l’espace de notre présence, nous enjoignent à « faire
avec » l’espace, même inhabitable. « Là, les réfugiés se transforment, après deux ou trois années,
en habitants ; puis ils deviennent les citadins d’une ville nue » (p. 99).

Mobilité et habiter : une articulation à formaliser.

Une autre partie des contributions témoigne au contraire de l’affirmation croissante d’une
dimension relativement nouvelle de l’habiter, par son ampleur et la place qu’elle occupe dans la



3

Espacestemps.net - 3 / 5 - 31.01.2026

condition habitante : le mouvement et les mobilités. C’est notamment en tension avec la situation
de station que la mobilité révèle la relation contemporaine de l’homme à l’espace, ses modalités et
ses enjeux. Les approches sont là d’une extrême diversité, tant par les registres scientifiques
(théoriques ou empiriques) que par l’échelle et les lieux d’observation : la rue, la rame de métro, le
lotissement, le camp, le quartier, la ville, la Terre.

C’est parmi les géographes que les efforts de construction d’un cadre théorique pour aider à penser
l’habiter semblent les plus soutenus. Mathis Stock et Michel Lussault poursuivent ici leurs
réflexions et invitent à reconsidérer l’angle à partir duquel on pense généralement l’habiter — à
savoir « la façon dont les individus sont dans l’espace » — et à engager une conceptualisation
pragmatique posant le problème du « faire avec de l’espace » (p. 104). Pour eux, l’espace doit être
envisagé comme une condition et une ressource de l’action. L’objectif est de parvenir à mieux
intégrer le problème majeur de la distance, problème renouvelé par deux traits culturels majeurs de
l’habiter contemporain : la mobilité et la co-spatialité. Celles-ci dessinent des modes d’habitat
réticulaires réunissant, par des réseaux mobilitaires, des espaces disjoints. De même, l’altérité et le
lointain devraient-ils être envisagés comme des moteurs et non seulement comme le pendant
toujours négatif et dangereux d’une proximité valorisée pour la familiarité et la sécurité qu’elle
autorise.

L’injonction à la mobilité et son intrusion dans les valeurs sociétales se lisent dans les dispositifs
spatiaux, dans le quotidien de l’habitant comme dans les imaginaires. En cela, la mobilité
bouleverse les règles et les référents de l’habiter des sociétés historiquement sédentaires, et ce, bien
que l’inclination à la découverte, à la curiosité ou les impératifs de la vie économique et sociale
aient toujours conduit l’homme au déplacement physique dans l’espace. Le défi qui reste à relever
est donc bien celui de parvenir à penser cette dualité fondamentale de l’habiter dont parlait entre
autres Georges-Hubert de Radkowski (Anthropologie de l’habiter, 2002).

L’espace physique et sensible.

Qu’en est-il enfin du traitement conjoint du spatial et du social dans les recherches réunies dans cet
ouvrage ? La nature de l’humain, qui en fait à la fois un être individuel et social, un corps animal et
un « corps médial éco-techno-symbolique » (p. 65), est abordée par différents auteurs, notamment
Augustin Berque et André Sauvage.

Plusieurs textes évoquent la concrétude spatiale et matérielle avec laquelle on ne peut que
composer. Toutefois, il est dommage qu’à aucun moment l’ouvrage ne permette de pénétrer
véritablement l’épreuve spatiale, l’expérience sensorielle de l’espace ou les manières de faire avec
un espace à la fois ressource et obstacle. On trouve peu de considérations sur la naturalité des
lieux. L’épreuve spatiale par le corps n’est que rarement investie (Théo Fort-Jacques). Il en va de
même de l’épreuve spatiale de la séparation, de cette « impossible confusion des réalités sociales
en un même point » (p. 35).

L’espace est essentiellement abordé au prisme de la forme bâtie, de la densité, de l’agencement
(Silvana Segapeli, Zaira Dato-Toscano, Xavier Guillot, entre autres) et donc dans une approche
inspirée par l’architecture et l’urbanisme. Sa matérialité globale et les représentations dont elle fait
l’objet sont plus rarement investies. Michel Lussault invite pourtant le chercheur (comme
l’individu habitant) à considérer la fragilité des sociétés et de leurs habitats. Cette fragilité exige de
repenser la relation de l’habitat au sol et au site qui le portent, c’est-à-dire aussi bien aux éléments
biophysiques fondamentaux qu’aux artefacts matériels.



4

Espacestemps.net - 4 / 5 - 31.01.2026

Perspective.

Le texte de conclusion rédigé par Chris Younès fait écho à celui de Maria Villela-Petit situé en
ouverture de la première partie. Ils placent les recherches sur l’habiter à une autre échelle
temporelle, celle des grandes évolutions de notre conception du monde. Maria Villela-Petit évoque
ainsi un basculement conjoint du statut cosmologique de la Terre et de notre conception de la
nature. Elle nous invite à prendre conscience que nous ne sommes pas encore dégagés de la voie
ouverte par le rationalisme des Lumières, qui a fait « perdre à la Terre sa qualité d’habitat matriciel
de ces vivants-mortels que nous sommes », la réduisant ainsi au « rang de simple planète » (pp.
23-24). Cependant, une brèche s’est formée « à partir de la conscience aiguë d’un destin terrestre
commun et la crise civilisationnelle accentuée par les inégalités et la pauvreté » (p. 364) comme
l’écrit Chris Younès. C’est donc une « deuxième modernité », faisant suite aux Temps Modernes,
qui nous est donnée à penser, une modernité aux fondements encore fragiles, mais portée par la
quête d’un nouveau contrat social planétaire à même de réconcilier les hommes et leur milieu de
vie.

Habiter : un champ défriché qui reste à cultiver.

En somme, ce livre s’avère stimulant pour qui s’intéresse à l’habiter, pour le néophyte comme pour
le familier de la notion. Il offre un tableau à la fois riche et utile bien que nécessairement incomplet
des travaux accomplis et des références mobilisées dans ce domaine. On pourra toutefois regretter
que la fin de l’ouvrage ne se saisisse pas de l’opportunité bien réelle de rendre compte ici des
jalons posés collectivement et de dessiner les orientations communes pour investir un champ qui
reste prometteur.

Quoi qu’il en soit, sa lecture donne le sentiment que, collectivement, les recherches sur l’habiter
ont atteint un premier stade de maturité, mais qu’une seconde phase doit être amorcée. Elle
pourrait prendre la forme d’une meilleure interpénétration des champs théorique et empirique, mais
aussi d’une clarification de l’articulation entre l’individuel, le collectif, l’humain et la personne.
Enfin, un autre enjeu serait de travailler les couples notionnels qui participent à penser l’habiter —
dedans/dehors ; monde physique/monde social ; station/mouvement, pour ne citer que ceux-là —
sans « faire un usage dichotomique de la distinction, comme s’il s’agissait d’opter pour l’un ou
l’autre des termes d’une alternative2 ».

Néanmoins, sans peut-être aller aussi loin que Mathis Stock qui écrit que « l’ensemble de nos
modèles d’habiter […] sont à tester quant à leur capacité heuristique à dire quelque chose de
pertinent sur l’habiter contemporain », le chemin scientifique et collectif qui reste à accomplir est
impressionnant. Aussi, ce n’est que pas à pas que nous construirons « notre connaissance de
l’habiter ». Si les premières pierres de l’édifice sont posées, tout n’a pas été pensé ni dit de
l’habiter ; c’est ce qu’Habiter, le propre de l’humain montre à l’évidence.

Thierry Paquot, Michel Lussault, Chris Younès (dir.), Habiter, le propre de l’humain. Villes,
territoires et philosophie, Paris, Éd. La Découverte, Collection Armillaire, 2007.

Le mardi 4 novembre 2008 à 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses à ce billet
via le fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

https://www.espacestemps.net/comments/feed/


5

Espacestemps.net - 5 / 5 - 31.01.2026


	Espacestemps.net
	Un point sur l’habiter. Heidegger, et après…


