
- 1 / 6 -

Le sujet face à l’épreuve.
Par Claire Marin. Le 1 novembre 2005

Pourquoi l’auto-évaluation s’impose-t-elle comme une nécessité
pour le sujet ? N’y a-t-il pas dans l’auto-évaluation une
prétention illusoire du sujet à la maîtrise de soi-même ? On peut
douter du fait que l’accès à la vérité de soi se réalise en vase
clos, dans la seule intériorité du sujet. C’est refuser de voir que
l’auto-évaluation s’impose lorsque l’évaluation s’avère
défaillante, réductrice ou se pervertit en violence symbolique.
Lorsque le regard extérieur se fait sanction et renvoie au sujet
une image intolérable ; lorsque la déformation de moi par l’autre
devient insupportable ; l’auto-évaluation est alors la parade de
l’individu souhaitant se réapproprier sa définition, exprimer sa
singularité dissoute dans l’anonymat et la collectivité de
l’évaluation, révéler sa valeur propre et récupérer sa puissance
d’action confisquée. Ce retour du sujet à son jugement
personnel signale le procédé d’évaluation comme parfois

oublieux de la valeur au profit de la valorisation. L’évaluation est toujours implicitement reliée à
un choix au sein de valeurs, à la mise en exergue de certaines valeurs au détriment d’autres. Trop
souvent, c’est le valable ou le valide que l’on note dans l’évaluation. La logique économique de la
rentabilité ou celle, politique et sociale, du pouvoir redéfinissent ainsi ce qui fait pour les autres la
valeur d’un individu. Celle-ci peut s’avérer incompatible avec la reconnaissance et l’expression de
sa singularité. La société laisse peu de place à l’idiotie, au sens littéral. On confond valeur du sujet
et valeur du produit, comme si un système d’équivalence pouvait s’envisager entre sujet libre et
chose matérielle : « parce que je le vaux bien » dit un slogan publicitaire. Est-ce à dire que je ne
vaux plus que ça ?

La question de la valeur personnelle, le « qu’est-ce que je vaux ? », se pose le plus souvent dans la
crise, sous l’apostrophe négative du « je ne vaux rien ». C’est parce que la critique extérieure me
dévalue ou refuse de m’accorder une valeur (échec scolaire, chômage, handicap, exclusion
sociale…) que l’auto-évaluation peut apparaître comme le dernier recours, l’ultime rempart à un
processus agressif venant de l’extérieur (dénigrement), voire intériorisé (autodestruction). Parce
que le jugement, le diagnostic, l’examen sont négatifs et même négateurs, le sujet s’en réfère à lui-
même, à une évaluation interne se détournant de critères normatifs qui prétendent à une forme
d’objectivité (être au niveau, compétent, compétitif, adapté, sain, normal …) pour trouver en lui-
même les éléments de maintien ou de reconstruction de l’estime de soi et plus généralement de sa
singularité. Si la critique peut apparaître comme principe de scission de l’individu entre l’identité
sociale et l’identité intime, on peut se demander s’il n’est pas cependant possible de retourner

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/sujet-face-epreuve/
https://www.espacestemps.net/articles/-sujet-face-a-epreuve/lsquole-sujet-face-a-lrsquoepreuversquo-1/


- 2 / 6 -

contre elle cette dichotomie et d’en tirer parti.

L’ambiguïté de l’évaluation.

La critique que la philosophie peut formuler à l’égard de la démarche évaluative semble déjà
entendue : l’évaluation, ponctuelle, extérieure, circonstanciée, ne livre qu’un aspect de l’individu
qu’elle évalue et par-là même le réduit, le fragmente, ne le considère pas dans son intégralité. Pis,
elle prétend parfois reconstituer cette intégralité à partir des éclats d’individus captés dans un test,
un bilan, un sondage. Sans aller jusqu’à cette reconstruction trompeuse qui se manifeste dans les
typologies grossières de certaines analyses psychologiques, économiques ou politiques, il apparaît
que la réalité même de l’évaluation d’un sujet soulève un certain nombre de problèmes.

Le premier écueil réside dans l’impossibilité de l’évaluation à rendre compte d’une continuité
intérieure, ou pour le dire avec Henri Bergson, de la durée subjective. Mais la puissance
éventuellement nocive de l’évaluation dévoile toute son ampleur dans son omniprésence dans la
vie d’un individu. Les aptitudes du sujet sont évaluées dès sa naissance. Le regard éducatif pèse sur
l’enfant dès les premières formes de socialisation où sont déjà signalés les comportements
« déviants ». La mutation de l’évaluation en puissance d’émulation et de compétition signale la
fragilité de la frontière qui les sépare. Il se peut également que la puissance de l’évaluation non
seulement réduise l’individu selon ses critères prédéfinis à un instant t, mais constitue aussi un
frein à son développement, notamment lorsqu’elle s’appuie de manière plus ou moins consciente
sur des représentations qui fonctionnent comme des préjugés, ainsi que le manifeste l’interprétation
pédagogique du mythe de Pygmalion. Cette évaluation clandestine qui transpire dans l’attitude de
l’autre — celui qui me regarde, m’écoute, me juge — rejaillit sur moi. Sartre soulignait la
puissance réductrice et réifiante du regard. Ce regard modèle et déforme à volonté. Le regard du
parent ou de l’éducateur transforme l’image que le sujet se fait de lui-même. Je crains le regard de
celui qui possède dans et par son jugement évaluatif une forme d’autorité, affective,
psychologique, technique ou légale, de quiconque s’inscrit au-dessus de moi dans une forme de
hiérarchie. La situation enseignante — parmi d’autres — semble enlisée dans les apories de la
notation. La question est celle de la limite entre l’évaluation et le jugement. Que valorise-t-on ?
Que/qui juge-t-on dans l’évaluation ? Les compétences véritables de cet élève ou sa bonne
volonté ? Ses efforts ou son capital culturel ? Les différents regards de l’évaluation — médical,
scolaire, juridique, professionnel, économique — illustrent cette possibilité d’une forme de
violence. Que l’on évalue les besoins d’une population, l’état de santé d’un patient, les aptitudes
d’un élève, les compétences d’un employé, les capacités intellectuelles d’un malade mental, l’idée
d’une évaluation présente toujours le danger d’une instrumentalisation.

Si l’idée d’une agressivité du regard d’autrui n’est pas neuve, il reste à savoir si l’évaluation n’est
pas toujours pervertie par cette tentation d’aliéner la liberté d’autrui par le biais du regard que je lui
accorde, de la définition de son être que je formule. Cette tentation ne détourne-t-elle pas
l’évaluation de son but premier ? Le jugement juste, équitable, objectif est-il possible dès lors que
je ne juge pas un objet mais un sujet ? L’identité du sujet évalué risque alors d’être redéfinie. La
puissance négatrice de l’évaluation peut l’enfermer dans une définition lacunaire de lui-même.
L’évaluation pose ainsi la double question de l’autonomie et de l’unité du moi. Le sujet se contente
parfois d’une identité négative, marquée par le manque ou l’absence. La figure de « l’homme sans
qualités » de Robert Musil s’esquisse en filigrane. Le sujet risque de se construire une « identité
d’emprunt » selon l’expression employée par Clément Rosset, identité s’appuyant sur une
personnalité de référence, véritable tuteur identitaire pour un individu incapable d’exister par lui-



- 3 / 6 -

même. Mais c’est surtout une identité fragmentaire, discontinue que crée artificiellement la logique
kaléidoscopique des évaluations subies par un même individu au cours de son existence. Pris entre
les différents critères des sources d’évaluation, l’identité est au mieux coincée dans le cadre d’une
catégorie d’une typologique réductrice, au pire déchirée par ces évaluations contradictoires.

Mais se complaire dans la critique serait oublier l’un des objectifs premiers de l’évaluation :
souligner les points forts et les lacunes du sujet afin de lui permettre de progresser (livret scolaire),
de se réorienter (bilan des compétences), de se soigner (check-up). Dans cette perspective, le
regard de l’autre, désigné comme expert, comme spécialiste, appuie sa critique sur une prétention
positive : aider, améliorer, soulager. L’évaluation rencontre alors de nouveaux enjeux et de
nouvelles responsabilités. Qui jugera de la valeur d’une vie ? De la réanimation d’un grand
prématuré ou de l’arrêt du traitement d’un malade incurable ? Ou, moins dramatiquement, mais
tout aussi décisivement, de l’orientation d’un élève ? Ces questions mènent au cœur de la difficulté
propre à l’évaluation : comment juger de l’extérieur d’éléments intimes, singuliers et irréductibles
à une norme ? Et en ce sens, l’évaluation est peut-être un biais pour une forme de collaboration du
sujet jugé avec la puissance jugeante. À moi alors de donner à celui qui m’évalue les moyens de
bien le faire. Si l’auto-évaluation est possible, c’est bien que le regard de l’autre n’a pas
uniquement été celui du juge ou du tribunal. C’est parce que le regard de l’autre, comme
l’évaluation, est double : il est celui qui m’apprend à m’aimer autant que celui qui peut me
critiquer. L’auto-évaluation peut donc se comprendre dans une collaboration pacifique entre un
individu et une puissance extérieure tentant de l’évaluer. Mais le plus fréquemment, il semble
qu’elle surgisse de manière plus radicale, obéissant à une nécessité intérieure.

La nécessité d’une évaluation intérieure.

Certaines situations engendrent le besoin d’une auto-évaluation. La crise, les situations limites ou
frontières, selon les vocables des différents psychologues ou philosophes, les épreuves (maladie,
séparation, deuil et autres formes de rupture comme le chômage, l’émigration, l’emprisonnement
…) sont autant d’expériences au sein desquelles les normes extérieures apparaissent bancales,
caduques voire insupportables et il en va de la survie psychologique de l’individu de recréer des
valeurs propres pour restaurer l’image de soi. L’épreuve, si elle est, au sens restreint, le lieu de
l’évaluation scolaire ou professionnelle, est également, dans son acception existentielle, l’occasion
pour l’individu de découvrir sa propre valeur. L’épreuve est l’évaluation parfois accidentelle ou
involontaire mais concrète et pratique de l’individu par lui-même. L’existence et la manière dont
on y répond ou résiste, porte en elle l’idée de valeur.

Se construire sans référence, sans plan préconçu, à l’aveugle ou à l’aventure, s’écrire sans citation,
bâtir sans fondation. Sans assurance et sans filet. Pour celui qui se trouve acculé à cette solitude
que crée la rupture, la souffrance, la disparition de l’autre, la norme ne vaut plus, les discours des
autres sonnent creux, les réconforts parlent d’un monde qui ne vaut plus pour lui. L’épreuve
apparaît comme le moment où le sujet est sommé de redéfinir ce qui lui est propre sans pouvoir se
réfugier derrière les valeurs et les repères communs à la sphère sociale, professionnelle ou
communautaire qui servait de paravent à son identité. Cette mise à nu, véritable époché
existentielle, dépouille aussi les valeurs anciennes de leur attrait superficiel. L’épreuve apparaît
comme une remise à zéro des compteurs. Ceux qui semblaient si différents, si loin les uns des
autres, ceux que les barrières sociales séparaient, se retrouvent rapprochés dans une chambre
d’hôpital ou dans un lieu de prière.



- 4 / 6 -

L’auto-évaluation est alors relecture de sa propre histoire, débarrassée des scories des évaluations
précédentes. Les diplômes, les reconnaissances locales et ponctuelles sont balayés au profit de ce
qui survit à l’épreuve : les liens affectifs, les intérêts profonds, les passions contrariées par des
considérations matérielles ou stratégiques. L’ambition, la réussite professionnelle, la
reconnaissance sociale ou encore les attentes familiales passent alors au second plan ou sont plus
radicalement reléguées au fin fond de l’histoire. C’est parfois tout le passé d’un individu qui est
refusé, rayé. Parce que pour continuer à exister, il faut dans certains cas se défaire une fois pour
toutes des jugements d’hommes du passé, en particulier lorsqu’ils ont été destructeurs, négateurs,
que cette violence ait été psychologique ou physique, qu’il se soit agi d’insultes racistes, de
harcèlement moral, de viol ou de torture. Contre l’idée d’une détermination psychique définitive,
l’idée de résilience ouvre la voie d’une reconstruction possible de l’individu, de la mise en place de
nouvelles structures psychologiques et affectives et d’un nouveau système de valeurs, qui ne soit
pas grevé par le poids d’une histoire traumatique. Dans ce processus psychique où se joue la survie
de l’individu, c’est bien la nécessité d’une nouvelle évaluation qui semble se manifester.

Mais l’auto-évaluation ne se construit pas uniquement dans le refus du passé. Il est des situations
où il semble au contraire nécessaire de se relire à la lumière d’une connaissance intime qui échappe
au regard extérieur. Ce sont aussi ses failles, ses manquements, ses dépendances que l’on peut ou
doit auto-évaluer. L’auto-évaluation apparaît alors comme la reconnaissance d’une nécessité de
l’évaluation en particulier dans la sphère privée. Dans l’auto-évaluation, le sujet retrouve la
situation dichotomique qu’il subissait dans l’imposition par l’extérieur d’une norme qu’il refusait,
il est en effet à la fois évalué et évaluateur. Mais cette bipolarité n’est pas tant scission douloureuse
que condition de possibilité d’une réconciliation. Certes, il manque au sujet dans cette position une
forme d’objectivité. Comment puis-je m’évaluer en toute impartialité ? Mais le sujet pourra
rétorquer qu’il possède un élément qui fait défaut à l’observateur extérieur, la connaissance de soi
ou plus modestement et plus sûrement, l’habitude de soi. L’auto-évaluation répond peut-être à cette
nécessité d’exprimer une continuité interne cachée sous la discontinuité apparente créée par les
évaluations externes. La durée propre de l’individu ne se confond pas avec les saisons des examens
et des entretiens d’embauche. L’évaluateur n’est plus spectateur indifférent, mais acteur de la
scène, il n’est plus extérieur. Par l’auto-évaluation, il se réapproprie sa propre existence, à un
moment où précisément elle semble lui échapper. Auto-évaluer sa dépendance à l’alcool ou aux
médicaments, c’est à la fois reconnaître la limite de l’évaluation et en espérer les effets mélioratifs.

Ce que souligne l’idée d’auto-évaluation, c’est que les critères intimes sont des critères qui
permettent d’évaluer une connaissance, un savoir, une maîtrise. Savoir bien parler une langue, ce
n’est pas maîtriser les règles de grammaire et de conjugaison, c’est s’être approprié la langue pour
en faire un instrument d’expression du plus intime de soi, « savoir maudire et prier dans cette
langue » comme y insiste Alfred Schütz dans L’étranger. L’idée d’auto-évaluation ne fait que
s’inscrire dans la vieille tradition du « connais-toi toi-même », à condition, bien entendu, de ne pas
confondre l’auto-évaluation et l’intériorisation de la norme et de l’interpréter comme un
mouvement de retour à soi distinct d’une discipline intérieure qui manifesterait la contamination
insidieuse des normes du dehors. L’analyse de Foucault sur cette infiltration de la modalité
disciplinaire du pouvoir, jusque dans les relations intra-familiales s’inscrit clairement dans cette
problématique. L’évaluation devient problème dès qu’elle tend à oublier la singularité du sujet sur
lequel elle s’exerce, dès qu’elle tend à renforcer un système de relations de pouvoir et de
dépendance. L’auto-évaluation se reconstruit donc sur la base d’une attention nouvelle à soi.
Apprendre à se comprendre est paradoxalement un exercice rarement mis en pratique. Combien de
fois l’évaluation fait appel à cette connaissance de soi tout en la niant ? N’est-ce pas là l’une des
hypocrisies, notamment de l’évaluation scolaire, que de se référer sans cesse à l’épanouissement



- 5 / 6 -

des dispositions individuelles de l’élève dont elle ne permet de découvrir qu’un panel très
restreint ? C’est souvent dans le périmètre associatif et parascolaire que l’enfant apprend à s’auto-
évaluer. Ce qui reviendrait à affirmer que la connaissance de soi se fait en dehors du cadre de la
transmission des connaissances, ou bien encore qu’elle est déconnectée du savoir. Comme si
l’auto-évaluation s’exerçait toujours en parallèle et à distance de la sphère scolaire ou
professionnelle comme pour souligner implicitement l’inefficacité ou tout au moins la relativité.

Mais cette tendance à s’évaluer souligne surtout un besoin essentiel de repères. Le sujet cherche
sans cesse cette boussole intérieure qu’évoque Paul Valéry dans Monsieur Teste :

« Il me semble que chaque mortel possède tout près du centre de sa machine, et en belle place
parmi les instruments de la navigation de sa vie, un petit appareil d’une sensibilité incroyable qui
lui marque l’état de l’amour de soi. On y lit que l’on s’admire, que l’on s’adore, que l’on se fait
horreur, que l’on se raye de l’existence ; et quelque vivant index, qui tremble sur le cadran secret,
hésite terriblement prestement entre le zéro d’être une bête et le maximum d’être un dieu. »
(Valéry, 1964). 

Sans pour autant se dissoudre dans la norme collective, dans le confort de l’anonymat et de la
déresponsabilisation, l’individu se comprend dans son rapport à la norme. Elle lui est à ce point
nécessaire qu’il n’a de cesse de la reconstruire dès qu’elle est ébranlée par un accident. C’est cette
tendance constante à l’instauration ou à la restauration de la norme, comme fil directeur d’une
existence, que Georges Canguilhem met en évidence dans Le normal et le pathologique. En ce
sens, la recherche de l’évaluation n’est qu’une forme d’extériorisation de ce besoin de repères pour
soi. Mais Canguilhem insiste bien sur cette relativité de la norme, son caractère individuel. La
norme variera d’un individu à un autre, d’un malade à un individu sain, mais également d’un
malade à un autre. Canguilhem met ainsi à mal l’idée d’une généralisation de la norme. Poussée à
l’extrême, c’est la définition d’une vie valant la peine d’être vécue qui est en jeu. Cette définition
est éminemment subjective. C’est d’ailleurs peut-être là le sens même de la valeur que souligne
bien le recours à l’auto-évaluation : celui d’une impossible réalisation de la valeur. On peut se
référer à l’analyse que Sartre proposait de la valeur dans L’être et le néant, qui est précisément
d’être pour ne jamais être atteinte. Le propre de la valeur est d’être inconditionnellement et de
n’être pas. La valeur n’est pas un fait mais tout au plus un idéal régulateur, d’où l’aspect caricatural
d’une existence qui serait l’illustration parfaite d’une existence toute dévolue à une valeur. La
valeur est un principe du dépassement de l’individu vers l’au-delà de soi-même. Elle « hante la
liberté ». C’est comme principe dynamique qu’elle vaut et non pas comme refuge statique.

Bibliographie

Henri Bergson, La pensée et le mouvant, Paris, PUF, coll. Quadrige, 1938.

Martin Buber, Le problème de l’homme, Paris, Aubier, 1980.

Georges Canguilhem, Le normal et le pathologique, Paris, PUF, coll. Quadrige, 1968.

Gilles Deleuze, Critique et clinique, Paris, Minuit, 1993.

Michel Foucault, Philosophie Anthologie, Paris, Gallimard, 2004.

Guillaume Le Blanc, Les maladies de l’homme normal, Paris, Éditions du Passant, 2004.



- 6 / 6 -

Claire Marin (dir.), L’épreuve de soi, Paris, Armand Colin, 2003.

Clément Rosset, Loin de moi, étude sur l’identité, Paris, Minuit, 1999.

Jean-Paul Sartre, L’être et le néant, Paris, Gallimard, coll.Tel, 1943.

Alfred Schütz, L’étranger, Paris, Allia, 2003.

Paul Valéry, Monsieur Teste, Paris, Gallimard, coll. L’imaginaire, 1964.

Article mis en ligne le mardi 1 novembre 2005 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Claire Marin, »Le sujet face à l’épreuve. », EspacesTemps.net, Publications, 01.11.2005
https://www.espacestemps.net/articles/sujet-face-epreuve/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	Le sujet face à l’épreuve.


