
- 1 / 13 -

Quand la projection tourne mal.
Par Julia Hedström. Le 25 août 2013

Depuis ses débuts dans les années 1970, la sociologie de
Dorothy E. Smith s’intéresse à la question du pouvoir en
examinant l’organisation sociale des institutions
(administrations publiques, écoles et universités, usines,
médias)1. Dans cette démarche, les documents écrits
occupent une place privilégiée grâce à la capacité que la
sociologue leur reconnaît de coordonner et de réguler les
relations à distances des sociétés bureaucratiques modernes
(1974, 1990, 1993, 2004, 2005) :

Les institutions existent dans ce royaume étrange et magique au sein duquel les relations sociales
basées sur les textes transforment les spécificités locales des personnes, des lieux et des moments
en des formes standardisées, généralisées et, surtout, translocales de coordination des activités des
personnes. Les textes opèrent à la jonction — une jonction-clef — entre les contextes locaux des
mondes quotidiens des personnes et les relations régulatoires2. (Smith 2005, p. 101)

Ce que Dorothy Smith appelle ainsi relations régulatoires (ruling relations) constitue une forme
d’organisation sociale qui, grâce à la circulation des textes, permet aux savoirs d’acquérir un
caractère objectif, détaché de leur production locale. Dans son article « Social construction of
documentary reality » (1974), la sociologue avait déjà souligné le rôle central que joue la
médiation des documents écrits dans les connaissances que nous avons de la réalité sociale. Les
corps individuels séparés dans l’espace et le temps sont réunis autour des documents capables de
circuler indépendamment de leur source originale. La mise en forme des expériences hic et nunc en
récits disciplinaires et institutionnels (par les historiens, psychologues, démographes, sociologues
et journalistes, entre autres) est une activité pratique socialement organisée, mais dont les traces de
production sont rendues invisibles. Ainsi, en tant qu’usagers nous n’avons accès qu’au produit
final — le texte — auquel, selon Smith (1993, 2005), nous tendons à attribuer une certaine inertie
et une nature atemporelle (hormis le texte médiatique, explicitement indexé sur le présent).

C’est dans ce sens que les documents acquièrent chez Smith une existence détachée de leurs

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/quand-la-projection-tourne-mal/
https://www.espacestemps.net/wp-content/uploads/2013/08/1133-b-la-nuit-des-morts-vivants.jpg


- 2 / 13 -

auteurs pour devenir des formes objectives de gouvernance, de coordination et d’administration
d’une société. Des documents écrits qu’elle envisage comme des opérations actives capables
d’organiser « un cours d’action sociale concertée » (Smith 1993, p. 121) via leur « effet
structurant » (ibid.)3. Les documents écrits, articles de presse, directives et formulaires
administratifs, codes juridiques, supports de cours, par exemple, sont par ailleurs conçus comme un
genre de « faits sociaux totaux » : ils encapsulent des expériences, des savoirs, des normes, des
situations et des pratiques. Et s’ils sont pris en charge par des énonciateurs (institutionnels), ils sont
toujours susceptibles d’être activés en aval, à toute fin pratique, par les acteurs sociaux dans les
circonstances situées de leur propre vécu quotidien.

Entre autres auteurs, Foucault, et plus particulièrement son analyse de « l’ordre du discours »
(Foucault 1971) a beaucoup inspiré Dorothy Smith. Elle s’en distancie cependant sur plusieurs
plans. Plus précisément, la principale critique que Smith (2004) lui adresse est son primat
théorique, lequel induit un pouvoir écrasant des textes. En effet, en présupposant conceptuellement
les relations sociales présentes dans un texte, Foucault néglige son usage effectif par des acteurs
situés dans un temps et un espace. Bien que Smith partage l’avis du philosophe français sur le
caractère structurant des textes (car, sans une forme déterminée, ils seraient incapables de donner
suite aux actions coordonnées, pourtant indispensables pour une régulation institutionnelle), ainsi
que son intérêt pour la manière dont les objets sociaux (institutions, idéologies, catégories de
personnes, etc.) émergent au sein des documents écrits, elle considère cette émergence dans une
veine praxéologique. C’est pourquoi les textes ne constituent qu’une étape séquentielle des
enquêtes ethnographiques smithiennes, qui visent in fine à élucider les articulations entre les
expériences ancrées des sujets individuels et la complexité des réseaux institutionnels au sein
desquels leurs activités sont insérées. Dès lors, les textes cessent d’être des sources de savoir, sur
lesquelles le sociologue s’appuie pour s’informer et/ou approfondir sa recherche, pour devenir des
thèmes d’investigation en soi4.

La Nuit des Morts-vivants et la critique : le primat des
médiations textuelles dans la constitution d’une
œuvre.

À l’instar de la démarche proposée par Dorothy Smith, je considère les articles de presse comme
les traces verbales d’une pratique (Widmer 1999, Terzi et Bovet 2005). Dans la ligne d’une
perspective énonciative, ma recherche vise à suivre le parcours du film La Nuit des Morts-vivants
(Romero) dans la presse américaine à partir de sa sortie en 1968. Identifié au départ par les
journalistes comme appartenant à la série B et tourné par des amateurs campagnards de Pittsburgh,
ce long-métrage en noir et blanc sera progressivement vu comme un précurseur générique,
apportant de nouveaux éléments au genre cinématographique d’horreur, et atteindra le statut de
film culte. Il propulsera son réalisateur au rang d’auteur engagé lorsque le contenu de son premier
long-métrage sera considéré comme éminemment politique. Mon analyse vise à élucider cette
trajectoire singulière, au cours de laquelle un film qualifié « d’orgie sadique » par sa première
critique nationale dans Variety et rejeté par plusieurs critiques pour son manque de
professionnalisme, deviendra digne d’une projection au Musée d’Art moderne de New York deux
ans plus tard et donnera ensuite naissance à de nombreuses exégèses, entamées en 1970 par la
critique européenne du film. Son contenu sera jugé subversif à l’égard de la société américaine
contemporaine déchirée par des conflits internes (tensions ethniques) et externes (la guerre du
Vietnam). Au final, ce petit film d’horreur venu de nulle part intégrera à part entière le patrimoine



- 3 / 13 -

culturel des États-Unis, et donc de la mémoire nationale.

Le travail ordinaire des critiques de cinéma consiste à recevoir un film pour en faire une évaluation
de son contenu et de ses aspects techniques, présenter son rapport au genre ou à l’actualité, ou en
proposer une interprétation. Or, ce faisant les critiques endossent le rôle de médiateurs publics de
sens en agissant entre les deux pendants de toute œuvre : sa conception et son accueil dans le
monde par des publics hétérogènes et dispersés (Esquenazi 2001, Gonzalez 2013, Hedström 2013).
Les critiques touchent à ces deux pôles, qu’ils restituent dans leur propre discours, par le caractère
intermédiaire de leur propre position. Ainsi, ils soulèvent à la fois les aspects organisationnels
propres à l’industrie cinématographique (la planification, la production, la distribution) et les
aspects qui ont trait à la réception du film auprès des spectateurs ordinaires (effectifs, imaginaires
ou potentiels, mais néanmoins présents dans les discours critiques). Tous ces traits sont unis via
l’acte interprétatif qui configure et cristallise la signification publique d’une œuvre en en offrant un
cadre d’intelligibilité aux lecteurs des articles, et donc aux spectateurs possibles. C’est dans ce sens
que les discours des critiques de cinéma peuvent être compris en tant qu’organisateurs publics
d’événements. Pour Dorothy E. Smith (2004, p. 175), « organisateur » (organizer) pointe le
caractère dynamique et structurant des discours médiatiques, qui participent ainsi à l’organisation
sociale de la pensée, des futurs échanges conversationnels, des documents écrits, visuels à venir,
etc. Les critiques de cinéma possèdent en ce sens un avantage dont peu de spectateurs ordinaires
bénéficient : ils s’expriment devant un large lectorat auquel ils proposent un point de vue, qui n’est
certes pas monolithique ni absolu, mais néanmoins public. En lisant un article, les lecteurs
prennent connaissance d’un événement décrit de telle manière, depuis cet angle. Bien que cela ne
suppose pas une réception passive d’un discours qui serait autoritaire, il demeure cependant une
part contraignante dans cette forme de communication, car contrairement à une conversation
ordinaire, celle-là n’est pas interpersonnelle. Par conséquent, la réponse des lecteurs est toujours
secondaire au message médiatique, et le texte peut être considéré comme autosuffisant (Jayyusi
1991).

Dans le présent article, je me pencherai plus particulièrement sur la réception initiale de La Nuit en
analysant un texte paru dans l’édition du 5 janvier 1969 du Chicago Sun-Times, trois mois après sa
sortie en salles — une version abrégée a également été publiée par le Washington Post du même
jour, et par le Reader’s Digest au mois de juin de la même année. Sa particularité est d’être moins
une recension cinématographique ordinaire qu’un témoignage menant à une certaine forme de
dénonciation. Ce texte est la recension la plus abondamment citée au moment de la réception
initiale de La Nuit. Par la suite, son importance dans la carrière médiatique et discursive du film est
confirmée par l’usage continuel que les divers commentateurs cinématographiques en feront. Plus
précisément, les ouvrages qui se consacrent de manière générale au cinéma du réalisateur George
Romero, ou à La Nuit en particulier, saisissent régulièrement ce texte comme un témoignage
symptomatique, représentatif de la réaction d’indignation morale et de choc provoquée par le film
à sa sortie. C’est que cette recension constitue la trace discursive la plus détaillée des émotions
suscitées par la rupture générique que l’apparition de La Nuit engendre aux États-Unis à la fin de
1968 : elle encapsule par écrit la négociation phénoménologique in situ entre le regard spectatoriel
et la matière filmique5. Ce document s’avère donc particulièrement pertinent pour clarifier les
dimensions émotionnelles et affectives de la réception du film. Son signataire, Roger Ebert, avait
assisté à la projection du long métrage dans un cinéma de quartier à Chicago en présence d’un
public majoritairement composé d’enfants en bas âge. Dans sa recension, il réagit à la détresse
vécue par des spectateurs qui se sont avérés trop jeunes pour le contenu de cette nouvelle sortie.
Sous cet aspect, son témoignage peut être considéré comme une « expression mimétique de
l’émotion » (Heinich 2008, p. 26) ressentie par le public : elle transmet l’intelligibilité du film



- 4 / 13 -

davantage par les affects que par une analyse intellectuelle de ses « véritables » messages, comme
le fera la critique européenne en 1970. La présente analyse vise à montrer par quels moyens la
narration filmique crée une rupture inattendue entre son univers et les jeunes spectateurs en place.
La façon dont le film les affecte incitera le signataire de la recension à chercher des solutions pour
que de telles situations ne se reproduisent plus.

L’article du Chicago Sun-Times est divisé en deux parties — l’une publiée à la première page de la
section culturelle, l’autre à la page cinq. Les deux parties comportent des titres formulés de façon
similaire : « Terror in a Theater » et « Fear in a Neighborhood Theater ». Une émotion, celle de la
peur, vécue dans une salle de cinéma, est retenue comme l’élément central du texte. Cette
caractéristique du film sert à organiser l’article qui la déploie et la confirme au fur et à mesure de la
lecture (Smith 2004) à travers quatre parties thématiques. La première met en place la situation de
départ et décrit le comportement typique des enfants lorsqu’ils se retrouvent entre eux pour assister
à une projection cinématographique ; la deuxième décrit la progression du récit en parallèle avec
l’évolution de l’ambiance dans la salle ; la troisième fait état du comportement des enfants à la fin
du film et l’impact que cela produit sur le critique ; la quatrième partie, enfin, est une réflexion sur
les mesures à prendre pour prévenir de telles situations. Dans mon analyse, je suivrai la
séquentialité du témoignage en respectant l’ordre endogène de la structure narrative du film
rapportée par l’auteur. Je m’attarderai notamment sur les scènes, telles qu’elles sont décrites par
Ebert, qui déclenchent la terreur et, en le faisant, pointent leur caractère inattendu et inédit6.

Le critique, témoin malgré lui : analyse énonciative
d’une recension.

Dans ses analyses des discours institutionnels (médiatiques, scientifiques), Dorothy Smith
distingue trois strates énonciatives auxquelles elle prête une force inégale (1981, 2004). La
première est celle à laquelle les différents publics ont immédiatement accès — la « surface » du
discours public (un article de presse, un journal télévisé, et ainsi de suite) à travers laquelle toutes
les autres strates discursives apparaissent. Le deuxième niveau est celui du journaliste encadrant
thématiquement et commentant les propos de ses interlocuteurs. C’est ici que Smith situe la
véritable médiation institutionnelle, puisque le professionnel y intervient activement pour observer,
décrire, poser des questions, collecter des données, et ainsi de suite. Le troisième niveau est celui
du vécu ordinaire des personnes sollicitées par le professionnel. Smith souligne que la régulation
de leur propos est prise en charge par le médiateur (journalistique, scientifique), qui filtre les
informations obtenues afin qu’elles puissent correspondre aux critères de pertinence et
d’interprétation des deux niveaux supérieurs.

Dans le cas de l’article du Chicago Sun-Times, ce n’est pas un agenda préalable qui guide le
journaliste, mais les réactions inattendues auxquelles il assiste pendant la projection d’un film qu’il
est venu évaluer. Il s’avère que deux stratégies de distribution participent à instaurer un moment de
terreur dans cette salle de quartier à Chicago : l’accès tout public à un film de genre et le marché
visé. En effet, la maison de distribution de La Nuit, Continental, s’opposait à la censure et à la
classification par âge des films qu’elle distribuait (Heffernan 2002, p. 66). En acceptant de diffuser

le premier long métrage de Romero
[7]

, elle l’avait promu comme un film d’horreur de série B en
l’insérant dans un circuit sous-générique prévu pour un tel classement : les ciné-parcs et les
cinémas de quartier — deux marchés privilégiant les classes populaires, les familles et les jeunes
spectateurs (Merigeau et Bourgoin 1983, Segrave 2006, Schatz 1999).



- 5 / 13 -

La confusion des enfants assistant à la projection de La Nuit, dont Roger Ebert rendra compte en
janvier 1969, ne relève pas simplement d’un manque d’outils herméneutiques permettant de
comprendre un récit fictionnel. Le désordre que crée la narration aboutit à un désarroi avant tout
émotionnel et à un manque de repères. L’impact du film sur les enfants conduit le critique à
s’intéresser à des éléments qu’il ne traite pas habituellement lors d’une nouvelle sortie. La détresse
à laquelle assiste Ebert fera apparaître dans son texte des structures institutionnelles ainsi que les
devoirs moraux manqués de certaines catégories de personnes, notamment les exploitants des
salles et les parents. Ainsi, les textes médiatiques font émerger des relations sociales qui précèdent
à leur rédaction. Par conséquent, ils peuvent être envisagés en tant que moments d’une séquence
d’action qui dépasse leur organisation interne (Smith 1993). En happant les liens sociaux dans leur
forme textuelle, les discours médiatiques ouvrent également la voie aux futures actions (Widmer
2006).

Le critique du Chicago Sun-Times débute son article comme une recension ordinaire : influencé
par la promotion de La Nuit comme le « film d’exploitation du mois » par National Association of
Theater Owners, il décide de renouer avec le genre de l’horreur, délaissé par lui depuis des années
pour son manque de qualité. Or le compte rendu de son expérience de spectateur professionnel

montre sa transformation progressive en un témoin involontaire
[8]

. L’interprétation que le critique de
Chicago fait de l’œuvre résulte de la confrontation particulièrement remarquable entre le film et les
jeunes spectateurs. En tant que catégorie sociale, les enfants doivent souvent se contenter des
décisions que les adultes prennent à leur place. À cela s’ajoute le fait que leur très faible
participation à l’espace public en tant qu’acteurs autonomes et organisés les empêche d’exprimer
leurs éventuels griefs ou mécontentements. Du coup, si Ebert ne se pose pas en porte-parole des
enfants, car il ne prétend pas représenter ce collectif, il campe davantage qu’un témoin : sa prise de
position est celle d’un porte-voix, qui relaie un trouble ne l’ayant pas directement affecté, mais
ayant suscité son indignation, soit une émotion morale qu’il tente de relayer dans l’espace public

afin de provoquer une prise de conscience, voire des mesures citoyennes
[9]

. Ainsi, à la fin de son
article, le critique aborde la responsabilité défaillante d’un certain nombre d’acteurs sociaux
directement liés à la catégorie qui a assisté à la projection.

Une situation de départ banale.

Les cinq premiers paragraphes de l’article insistent sur le caractère ordinaire du contexte dans
lequel Ebert s’apprête à assister à la projection de La Nuit des Morts-vivants. L’observation faite
par le journaliste est textuellement organisée d’un point de vue strictement indexé (Smith 1993), en
établissant une étroite imbrication entre les lieux, le temps, les actions et les catégories de
personnes impliquées. Dans la vie de tous les jours, nous comprenons la « correspondance entre
des lieux et des personnes » (Schegloff 1972, p. 95 sqq.) comme allant de soi. Certaines pratiques
sont attachées à des lieux spécifiques et semblent aller de pair avec certaines catégories de
personnes au détriment d’autres. Lorsqu’une situation vient ébranler ce lien familier et contextuel
entre les pratiques et les personnes, les acteurs sociaux peuvent ressentir cette incongruité comme
problématique. Au fur et à mesure que La Nuit des Morts-vivants progresse, le film fera émerger
cet écart qui deviendra le point de départ et le thème central de l’article. Son auteur sera interpellé
par ce désajustement et en cherchera les causes. De telles enquêtes établissent des responsabilités
et appellent des formes de justification. Dès lors, le critique adressera une requête visant à rétablir
l’ordre moral, celui-ci ayant été rompu par des acteurs appariés de façon catégorielle — et donc
pratique — aux enfants spectateurs, soit leurs parents et les gérants de la salle10.



- 6 / 13 -

Ainsi, dès l’entrée en matière, Ebert relate que la catégorie « gamins » constitue une majorité par
rapport à « deux douzaines » de spectateurs dépassant l’âge de 16 ans. La présence appropriée des
enfants est soulignée par la prévisibilité ordinaire de rencontrer cette catégorie (« le genre [de
public] que vous attendez ») à telle heure de tel jour de la semaine (« samedi après-midi ») à tel
endroit (« matinée pour enfants », où « matinée » sous-entend une salle de cinéma). L’heure de la
journée est thématiquement pertinente pour la projection de films destinés à cette catégorie
spécifique. Le genre et les sites habituels de ces projections (les ciné-parcs et les cinémas de
quartier) permettent de justifier davantage la prédominance non problématique des enfants à cette
heure et dans ce lieu. En effet, Ebert circonscrit le public cible de l’horreur comme étant
principalement composé par les « enfants et adolescents ». La violence qui est associée à ce genre
(« par tradition ce sont les films les plus ouvertement violents ») fait également partie de la
typicalité de la situation décrite. Lena Jayyusi identifie le « type » comme « une collection de traits
spécifiques » (2010, p. 69), c’est-à-dire « l’ensemble des traits considérés comme typiques des
membres du groupe » (ibid.). Dans le compte rendu d’Ebert, ces traits typiques incluent également
les activités des enfants anticipant une expérience filmique collective. Ainsi, Ebert observe que,
durant le moment d’attente qui précède le début du film, ces « gamins » courent dans les allées
pour des « missions urgentes », grimpent sur les sièges, se font taper par leur grande sœur
lorsqu’ils refusent de se taire, et se passent le popcorn. L’accent est mis sur le mouvement et
l’excitation, cette dernière étant également illustrée par Ebert lorsqu’il décrit la joie générale
exprimée quand les lumières s’éteignent enfin.

Dès lors, le temps, les personnes et les activités qui se donnent à voir sont des ressources de
description permettant au critique de rendre compte du lieu comme d’un « cinéma de quartier
typique ». Ce compte rendu produit une scène ordinaire, banale, dont la normalité apparaît comme
immédiatement reconnaissable aux lecteurs d’un quotidien généraliste. Et c’est rétrospectivement,
en fin d’article, que cette partie introductive révélera toute sa pertinence, contrastant avec ce
« silence quasi complet » évoqué par Ebert, au moment de décrire l’atmosphère qui s’abattra sur la
salle au terme de la projection. La banalité de la scène initiale, juxtaposée au titre de l’article
(« Terreur dans un cinéma »), noue une intrigue : comment l’effroi peut-il gagner un tel endroit,
alors que tout avait débuté de façon si anodine ? La suite de la chronique promet implicitement à
son lecteur la résolution de cette énigme.

Lorsque le divertissement tourne au cauchemar.

Ebert décrit aussitôt la scène d’ouverture de La Nuit : les enfants accueillent avec « des cris
enchantés » l’apparition d’un premier mort-vivant qui, surgissant dans un cimetière, s’attaque à un
jeune couple. Leur réaction indique le caractère partiellement prévisible et connu d’un genre
cinématographique (se situant ici au niveau des décors et des personnages) ; « Le film de genre
propose (ou impose) des indicateurs de genre à son spectateur, que celui-ci reçoit et active, en les
rapportant à sa mémoire générique » (Moine 2005, p. 81). Rick Altman exprime la même idée
lorsqu’il affirme que le plaisir générique émane davantage d’une réaffirmation des pratiques
familières que de la nouveauté (1999). Ainsi, lors de la projection de La Nuit, l’expérience initiale
des enfants est vécue comme la variation située d’une formule usuelle. Le journaliste commente
cette clameur en demandant aux lecteurs de retenir l’idée que « les cris font partie du
divertissement ». Sa mention de ce brouhaha sert le même but que les agitations précédant le début
du film : c’est un rappel de la normalité et une prémonition de sa rupture imminente.

Le critique décrit ensuite la phase où les divers protagonistes (vivants) sont progressivement
introduits aux spectateurs, en constatant qu’à ce moment du récit les enfants semblent perdre leur



- 7 / 13 -

intérêt. La concentration du public s’effiloche, alors que les personnages devisent de la meilleure
manière de se protéger contre les intrus meurtriers. Résultat : « beaucoup d’enfants sont expédiés
au vestibule pour racheter du popcorn ». Ce manque d’attention, signalé par Ebert, renforce
l’identification préalable des enfants comme étant le public privilégié de ce genre
cinématographique. Ils sont venus assister à un certain type de récit, et s’attendent par conséquent à
des événements plus spectaculaires et tendus. « Puis, les choses s’accélèrent ». Les protagonistes
du film suivent avec inquiétude un journal télévisé qui relate un étrange phénomène se déroulant
sur le sol américain. Il est ainsi annoncé que les morts récents reviennent à la vie et s’attaquent aux
humains « parce qu’ils ont besoin de manger de la chair vivante ». Ayant appris cette nouvelle, les
personnages qui s’étaient réfugiés dans la maison décident de partir. Ce projet échoue cependant :
le camion destiné à les sauver explose avec un jeune couple à l’intérieur.

À ce moment, l’état d’esprit des spectateurs a semblé changer. Les films d’horreur étaient drôles,
pour sûr, mais là c’était du costaud. Il n’y avait plus autant de cris : l’endroit était plutôt
silencieux11.

Comme le montre la citation, le critique établit un lien direct entre le silence qui s’installe dans la
salle à l’évolution du film. Cette phrase inaugure la dernière partie du scénario, celle où la brutalité
visuelle et le désenchantement narratif du récit se dévoilent réellement. Le divertissement
escompté semble glisser sur un terrain déconcertant et plus ténébreux. La description détaillée de la
scène suivante, où le couple carbonisé se fait manger par les créatures, témoigne de son caractère
visuellement mémorable. Elle fait partie des scènes qu’Ebert qualifie de « costaudes » :

Lorsque le feu s’est éteint, les goules se sont approchées du camion et ont déchiqueté les corps,
avant de les manger. L’une des goules a mangé une épaule avec grand plaisir, s’arrêtant de temps
à autre pour nettoyer son visage. Une autre goule s’attaqua à un joli tas d’intestins 12.

La formulation du passage n’est pas dénuée d’ironie, atténuant la crudité de la scène. « Lorsqu’on
dit d’une image qu’elle est violente, on suggère qu’elle peut agir directement sur un sujet en dehors
de toute médiation langagière » (Mondzain 2002, p. 23). Or, si une telle médiation est possible
dans un article de presse rédigé par un adulte, cette distance manque aux enfants assistant à ces
déploiements visuels. L’observation faite par Ebert du silence qui s’installe progressivement dans
la salle en constitue une illustration indexée. S’ensuit la scène, décrite quelques mois plus tôt par le
reporter de Variety comme « l’apogée d’une nausée incomparable », où une fillette saisit un
déplantoir de jardin pour tuer sa propre mère à coups répétés.

Significativement, dans la phase précédente de la narration, Ebert identifiait les monstres à des
« goules », les classant parmi les non humains. Cependant, ces catégories déshumanisées ne sont
pas employées dans la scène du matricide, malgré le fait que le meurtre soit commis par une
créature surnaturelle (ayant succombé aux morsures des goules, la fillette réanimée rejoint leurs
rangs). Le fait que les enfants et le critique aient vu une petite fille tuer sa mère, et non pas une
goule tuer une femme adulte, dévoile l’organisation sociale logée dans cette scène. Sa
compréhension dépasse la fiction en se référant au monde extra-filmique — le monde social habité
à la fois par les spectateurs et par les créateurs du film. C’est précisément la continuité entre les
deux univers qui permet d’instaurer un sentiment de choc chez les enfants regardant cette scène.
Comme toute relation entre différentes catégories de personnes, les liens entre les membres d’une
unité familiale sont culturellement organisés. Cela implique que leur organisation excède les
savoirs et les expériences personnelles pour devenir, selon les termes durkheimiens, des faits
sociaux coercitifs externes. En tant que tels, ils incluent des normes, des valeurs, des attentes et des



- 8 / 13 -

obligations collectivement partagées. À titre d’exemple, nous tendons à associer l’enfance à
l’innocence et à une période dans la vie d’une personne où celle-ci nécessite la protection adulte.
Nous pensons également aux relations entre parents et enfants comme étant basées sur des liens
d’amour et d’attachement. Ainsi, voir une scène où une enfant poignarde délibérément et
gratuitement sa propre mère — la personne qui lui a donné la vie et avec laquelle elle a noué un
profond attachement affectif — représente une rupture de la conception que nous avons des liens
familiaux. Cet acte déchire la logique interne établie entre ces deux catégories sociales
primordiales. Il se situe au-delà de l’organisation et de la compréhension humaines du vivre
ensemble. Ce qui est formellement vu à l’écran est une goule meurtrière ; sa substance demeure
cependant une catégorie mondaine. De ce fait, l’acte devient monstrueux non pas à cause du statut
fictionnel d’un personnage surnaturel, mais à cause de son enchevêtrement social dans le monde
quotidien.

Après cette scène brutale, le héros du film se voit obligé de tuer la « petite fille-goule » ainsi que
son père, et de se barricader à la cave contre l’invasion de la maison par les morts.

La scène suivante se déroule le lendemain. Les adjoints du shérif, qui mènent une opération de
nettoyage, tirent sur des goules et les brûlent. Ils s’approchent d’une ferme. Le shérif regarde par
hasard dans la carcasse carbonisée d’une voiture, y découvre ce qu’il reste de deux corps et dit :
« Quelqu’un a fait un barbecue ». À l’intérieur de la maison, un Noir entend les secours arriver et
regarde par la fenêtre. Il est abattu d’une balle dans le front par les adjoints. « En voilà un de plus
pour le feu de joie », dit le shérif. Fin du film13.

Le shérif jette un œil distrait sur les traces de ce qui a précédemment été décrit par le critique
comme une scène de carnage. À cela s’ajoute le fait que les efforts du seul survivant s’avèrent
totalement vains. Au lieu d’être sauvé, il est abattu. Les répliques du film citées par Ebert
acquièrent un caractère cynique dans le contexte du récit lui-même, un sens qu’il restitue
également dans son compte rendu. La manière détachée dont il commente les scènes les plus
saillantes du film lui sert à renforcer son argument final. C’est l’effet contraire d’une banalisation
qu’il vise. Le point de tension se situe précisément entre cette indifférence quasi ironique qu’il
semble afficher et le passage suivant où il décrit l’ambiance postfilmique dont il devient témoin. Le
divertissement se mue en cauchemar et brise la distance entre l’univers fictionnel et les jeunes
spectateurs restés sans repères. Ainsi, à la fin du film un silence « quasi complet » règne dans la
salle parmi les enfants « stupéfaits ».

Il y avait une petite fille, de l’autre côté de l’allée, de peut-être 9 ans. Elle était assise, immobile
dans son siège, et elle pleurait14.

La Nuit des Morts-vivants avait cessé d’être « délicieusement effrayant » pour devenir
« inopinément terrifiant ». Ayant identifié le public principal des films d’horreur au début de
l’article, le critique répète que les jeunes spectateurs sont des habitués du genre. Mais il ajoute ne
pas être sûr si « les enfants les plus jeunes se rendaient réellement compte de ce qui venait de les
frapper ». La description détaillée de ce choc collectif permet au journaliste de communiquer aux
lecteurs un présent vif et crédible, renforçant par là le caractère testimonial que sa propre présence
avait pris (Smith 1993).

Les murs de la fiction brisés.

Lors de la sortie de La Nuit, l’auteur de l’article de Chicago Sun-Times n’était pas le seul à réagir à



- 9 / 13 -

la violence exposée par le film. D’autres critiques new-yorkais affichaient une profonde aversion à
son égard, allant jusqu’à solliciter sa censure et refusant d’y trouver un quelconque sens, hormis
une intention mercantile. Le métier de critique exercé par ces auteurs leur permet de faire une
dénonciation publique de ce que Lee Beaupre de Variety avait qualifié de « pornographie de
violence ». Les enfants sont en revanche démunis de telles compétences et d’espace d’expression.
Leur seule manière de réagir est de quitter la salle en silence les larmes aux yeux. Il revient alors
aux adultes de prendre en charge cette détresse, un rôle qu’Ebert endosse dans son texte. Pour ce
faire, il résume d’abord les images et les thèmes à l’origine de l’effroi ressenti par les enfants pour
marquer la disjonction qui s’installe entre les attentes génériques de ce public cible et ce long
métrage :

On parle de goules dévorant des gens — et vous pouviez voir concrètement ce qu’ils étaient en
train de manger. On parle de petites filles qui tuent leurs mères. On parle de gens se faisant
incendier. Et le pire, c’est que même le héros se fait tuer15.

En constatant que les plus jeunes spectateurs ont été les plus désorientés, le journaliste suggère que
la distance nécessaire permettant de gérer des scènes dérangeantes, mais néanmoins fictionnelles,
sans qu’elles n’envahissent le monde que nous habitons, ne va pas de soi. L’idée qu’il s’agit d’un
apprentissage — pouvoir rendre intelligible des contenus difficiles — est renforcée par le
commentaire que le critique adresse à ses lecteurs en les encourageant à se rappeler de l’impact
qu’un tel récit aurait eu sur eux à l’âge de six ou sept ans. Cela montre qu’une fois que nous avons
acquis les compétences nécessaires, l’usage que nous en faisons dans nos rencontres, négociations,
voire confrontations avec des récits fictionnels semble aller de soi16. Or, souligne le critique, les
plus jeunes spectateurs

prennent au sérieux les événements se déroulant à l’écran et ils s’identifient farouchement avec le
héros. Lorsque celui-ci est tué, ce n’est pas une fin triste, mais une fin tragique : personne ne s’en
est sorti. C’est fini, c’est tout17.

Le rapport de proximité des enfants avec une histoire filmique est souligné par leur identification
avec le personnage positif dont les actions mènent à une fin heureuse. Partant, le fait que le héros
soit tué est considéré par Ebert comme le pire moment du récit, dont la violence symbolique
dépasse les incinérations, le matricide et les scènes ouvertes de cannibalisme.

J’ai vu des enfants dépourvus de ressources dans lesquelles ils pourraient puiser pour se protéger
de la terreur et de la peur qu’ils ressentaient18.

Il importe de souligner que les scènes cinématographiques sont séquentiellement insérées dans un
récit qui n’acquiert son plein sens que lorsque nous le vivons dans sa totalité. L’article du Chicago
Sun-Times soulève l’interdépendance configurationnelle des opérations visuelles et narratives. En
faisant un bilan rétrospectif du film, le critique fait comprendre que le cauchemar provoqué par
certaines scènes aurait pu être partiellement soulagé et renversé en un sentiment de justice et de
réparation si le récit avait été conduit vers un dénouement heureux. Le réalisme visuel de La Nuit
aurait par conséquent pu trouver une rédemption narrative au sein de l’histoire. Le choc induit par
le caractère hautement transgressif de certaines scènes aurait pu être atténué par la narration
globale, si celle-ci avait permis de trouver une issue à l’horreur projetée. Une telle issue n’étant pas
au rendez-vous, ce sont les habitudes génériques — à la fois visuelles et narratives — qui volent en
éclats. Tuer le héros signifie ôter tout espoir d’un rétablissement de l’ordre. Cela implique de ne
plus avoir de prise sur le monde. Il n’y a pas d’issue possible : l’horrible est resté horrible et le



- 10 / 13 -

sentiment d’y avoir été plongé malgré soi n’est pas apaisé. Cela instaure la « vraie terreur » que le
critique a ressentie dans cette salle de Chicago. Et lorsque l’attente générique se trouve brisée de la
sorte, cette rupture dévoile l’ancrage social et la composante morale qui accompagne le fait de
regarder un film.

À qui la faute ?

C’est dans la dernière partie de l’article que les événements ainsi relatés font apparaître un schéma
d’arrière-fond, que Garfinkel nomme « méthode documentaire d’interprétation » (2007). Cette
notion « se réfère à la relation entre les instances qui “documentent” ou indexent un pattern sous-
jacent, et où ce pattern constitue une accumulation de ces mêmes “instances” » (Smith 1993,
p. 233-234)19. En d’autres termes, le sens de l’article n’acquiert pleinement son sens qu’à partir
d’un tout unifiant, dont chaque élément fait partie constituante. La description détaillée des
réactions des enfants conduit ainsi Ebert à soulève les comportements défaillants de trois
principaux acteurs : les exploitants qui ont programmé le film durant la période des vacances
scolaires afin de maximiser les rendements ; les autorités politiques, dont le système de classement
s’est révélé inefficace ; les parents, qui n’ont pas exercé le contrôle dont ils sont responsables. La
sensibilité du critique à l’égard de l’effroi ressenti par les enfants fait ressortir la dimension
émotionnelle comme la plus importante dans ce contexte, permettant par là de faire appel aux
devoirs moraux desdits acteurs. Plus précisément, les affects sont saisis par la recension comme
des points d’appui sur lesquels élever une critique : ils jouent un rôle primordial pour formuler un
discours public mettant en exergue des lacunes et encourageant à les combler. Un tel constat porte
à réviser la conception habermassienne (Habermas 1993) de l’espace public, qui valorise la
discussion rationnelle. Dans ce modèle en effet, la validité des échanges tient à leur justesse et à
leur qualité, et les arguments sont fondés en raison. Or, dans le cas d’Ebert, c’est bien une émotion
morale, à savoir l’indignation, qui est le catalyseur de l’enquête publique, au sens de John Dewey
(2010), qu’il souhaite susciter20.

Au sein d’une telle configuration, la question implicitement adressée aux lecteurs de la recension
d’Ebert est la suivante : que faut-il faire pour qu’une telle situation — à laquelle ces lecteurs
participent indirectement au travers de sa restitution des événements — ne se reproduise plus ? Si
contrôler le contenu d’un film ou la production de films au contenu similaire constitue des modes
d’action publique envisageables, il est également possible d’agir sur les circonstances de la
réception (Umberto Eco cité dans Sobchack 1992, p. 306). C’est ainsi qu’Ebert commence par
rejeter la solution de la censure, en précisant que cette option n’a pas non plus été retenue par le
Chicago Police Censor Board, étant donné le classement « tous publics » du film. Ceci dit, Ebert
voit dans cette décision « l’incompétence et la stupidité » dont se rendrait à nouveau fautif « le
système de censure que Chicago maintient obstinément sous le patronage des politiciens » :
l’absurdité consiste à rendre accessible à tous un film ne contenant aucune scène de nudité
(mentionnée par le critique en tant que cible habituelle de la censure), mais qui, par sa violence
inédite, parvient à produire un effet dramatique sur le plus jeune public.

Tout en écartant la solution de la censure, le critique souligne ne pas adhérer non plus à un point de
vue libertaire « défendant le “droit” de ces petits garçons et filles à voir un film qui a laissé
beaucoup d’entre eux saisis de terreur ». Cela le conduit à se demander « à quoi pensaient les
parents en plantant leurs mômes devant un film intitulé La Nuit des Morts-vivants »21. Cherchant à
élucider une situation devenue problématique, qui l’amène à remonter à ses causes, l’auteur met
l’accent sur le nom du film, et en particulier sur son contenu horrifique. Il faut cependant
remarquer que ce geste devient possible de manière rétrospective, c’est-à-dire une fois connus le



- 11 / 13 -

film et ses effets. Car les parents se sont sans doute appuyés, prospectivement, sur la possibilité de
rapporter le titre à un genre connu et prévisible, ce qui les a conduits à laisser leurs enfants assister
à la projection d’une nouvelle sortie programmée selon une plage horaire normale pour un film de
genre.

Le motif de la responsabilité parentale retiendra l’attention médiatique. Il sera explicitement
mobilisé dans le titre de la version abrégée de l’article publié en juin 1969 dans le magazine
Reader’s Digest :

Juste un autre film d’horreur : est-ce bien le cas ? Prenez connaissance de ce que votre enfant va
aller voir dans votre sympathique cinéma de quartier22.

En mettant l’accent sur la prise de connaissance, la rédaction impute aux parents le devoir de
surveiller leurs enfants et de ne pas les laisser regarder n’importe quoi. Se positionnant comme un
magazine familial, le support fait exister son lectorat en s’adressant à lui dans le titre même,
donnant à l’article une direction alarmiste. Or, au sein du texte, la distribution des responsabilités
faite par son auteur est à la fois plus large et plus subtile, et son appel est indirect. Il ne désigne pas
explicitement des coupables, mais suggère simplement comment cette situation malheureuse aurait
pu être évitée si les parents n’avaient pas simplement « planté leurs mômes » devant le cinéma, et
si les exploitants des salles avaient mieux sélectionné leur clientèle. Le nouveau code de
classement par âge, « récemment adopté par la Motion Picture Association of America, aurait
vraisemblablement limité un film pareil aux publics adultes ». La Nuit des Morts-vivants avait
cependant été produit avant l’entrée en vigueur du code, « et techniquement les exploitants
n’étaient pas obligés de tenir les enfants à l’écart »23. En spécifiant que c’est « techniquement »
que les gérants ont agi correctement, Ebert sous-entend la contrepartie morale de leur action, dont
l’absence de prise en compte devient plus évidente dans le dernier paragraphe de l’article.

J’imagine que l’idée était de se faire de l’argent facile avant que des films semblables ne
deviennent inaccessibles aux enfants. Peut-être est-ce la raison pour laquelle La Nuit des Morts-
vivants était programmé durant la période lucrative des fêtes, quand les enfants sont en vacances.
Peut-être est-ce pour cela. Mais j’ignore comment je pourrais l’expliquer aux mômes qui quittaient
la salle avec les larmes aux yeux24.

Selon Ebert, les gérants auraient sciemment ignoré l’application d’une classification plus stricte,
afin de pouvoir maximiser les rendements d’un film promu par leur corporation comme
« l’exploitation du mois ». Son hypothèse permet de confirmer à nouveau la présence a priori
appropriée des enfants dans cette salle, et renforce également l’idée du ciblage conscient de la part
des exploitants. Étant donné l’attrait que le genre de l’horreur exerce essentiellement sur le jeune
public, l’application du classement par âge aurait par conséquent nui au commerce. L’intérêt
commercial aurait ainsi écarté la question morale, que la recension publiée par le Chicago Sun-
Times s’efforce de réintroduire en montrant les conséquences réelles de telles négligences.

 

La recension ordinaire d’une œuvre artistique consiste à relater l’effet que cette dernière a produit
sur le signataire du texte ou à évaluer l’objet esthétique à l’aune des critères (objectifs) du médium.
Les critiques des autres recensions négatives contemporaines de La Nuit illustrent un rapport
privilégié entre un film et un spectateur professionnel. Les propos virulents adressés par certains
auteurs à son égard sont par conséquent plus faciles à ignorer que le témoignage fourni par l’article



- 12 / 13 -

de Roger Ebert. Comme ils relèvent d’une relation et d’une appréciation personnelles à la matière
filmique, un lecteur de tels articles peut en déduire que leurs signataires ne sont tout simplement
pas des enthousiastes du genre et que, par conséquent, le dégoût qu’ils éprouvent provient de leur
manque de connaissance et/ou d’intérêt.

La sensibilisation des lecteurs que produit l’article publié par le Chicago Sun-Times est d’une autre
nature. Le témoignage d’Ebert, qui relate une expérience involontaire, est inséré dans des relations
sociales dépassant le cadre situé de la projection, et dont l’existence émerge de son texte. Par le fait
de participer à une séance dont le caractère ludique dérape, le critique devient un membre concerné
d’un collectif national. Il rédige son texte pour relayer l’émotion qui fut celle des enfants effrayés
et tenter de remédier à certains types d’actions aux conséquences dramatiques. Le rapport intime
qu’un spectateur, certes particulier, entretient avec une œuvre fictionnelle se mue ainsi en un
rapport triadique entre un citoyen, un film et des médiations institutionnelles. Autrement dit, la
recension d’Ebert opère une double médiation, dans le sens où elle est tout à la fois une critique
cinématographique et citoyenne.

La question des médiations est au centre de la sociologie développée par Dorothy E. Smith (2005).
Plus particulièrement, dans ses analyses des discours médiatiques, Smith localise la force inégale
des différentes strates énonciatives, et donc des opérations médiatrices, en dégageant les trois
niveaux (1981, 2004) qui, selon elle, sédimentent la mise en discours du monde. Celle-ci dessine
en effet un arc, qui part des événements tels qu’ils sont relatés par ceux qui les ont vécus, et aboutit
à leur réception par un public, en passant par leur mise en forme journalistique. Cette mise en
forme exerce une régulation d’importance. C’est pourquoi Smith souligne que si les journalistes
n’informent pas leurs publics des problèmes que soulèverait le fonctionnement des institutions,
ceux-ci ne sauraient pas comment les reconnaître comme tels (2004). Dans cette optique, le texte
d’Ebert est à envisager comme un acte public de dénonciation qui se situe à l’interface entre
l’industrie cinématographique d’un côté et les lecteurs ordinaires de l’autre25. Le blâme émis par
l’auteur ne concerne pas la qualité intrinsèque du film, mais la responsabilité manquée de certaines
catégories sociales et institutionnelles. En soulevant la question de l’âge limite des spectateurs,
l’auteur qualifie d’intolérable la situation à laquelle il a assisté à l’égard d’une catégorie de
personnes démunies des outils herméneutiques qui leur permettraient de surmonter la vision d’un
récit filmique éprouvant. La description du désarroi des enfants assistant à la projection de La Nuit
témoigne d’un rapport aux images que Marie-José Mondzain (2002) qualifie d’immédiat, c’est-à-
dire non médiatisé par une réflexion intellectuelle capable de produire une distance entre les
images et le regard.

Ce faisant, la question des compétences dans la constitution de la signification devient le noyau
implicite du drame qui s’est déroulé dans cette salle de quartier. La capacité à la symbolisation
— et donc à la mise à distance — qui est socialement organisée, nécessite un apprentissage
continu. Avant son acquisition, les images et les scènes filmiques peuvent s’imposent à nous dans
leur radicale immédiateté, suscitant une expérience dont l’inintelligibilité et la violence menacent
de dissoudre dans le chaos le monde que nous habitons en tant qu’homo spectator, pour emprunter
le titre d’un ouvrage de Mondzain (2007). Dans ses leçons sur l’esthétique, Ludwig Wittgenstein
(1971) mentionne les sentiments de gêne, de dégoût ou d’appréciation comme des réactions
« primitives », celles qui ne sont pas vêtues de mots, mais vécues instantanément sur un registre
émotionnel, intervenant dans une expérience esthétique26. L’article du Chicago Sun-Times met en
exergue le caractère largement inattendu de La Nuit, et cela malgré la familiarisation générique du
jeune public. La rupture produite par le film avec les attentes des spectateurs est précisément ce qui
permet d’appréhender le sens littéral des images. La description des enfants présents dans la salle



- 13 / 13 -

fait apparaître qu’ils auraient vécu certaines scènes comme une agression envahissant leur propre
monde. La phase de la réception initiale de La Nuit dévoile un rapport indiciel entre les scènes
filmiques et le regard des spectateurs (critiques et profanes), celui qui ne dépasse pas le cadre de la
confrontation visuelle immédiate. Dès lors, le dégoût exprimé par certains critiques new-yorkais à
la sortie du film, ainsi que le silence des enfants décrit par Ebert, dévoilent les limites du montrable
et du faisable que se donnent toutes les sociétés humaines.

Au sein des différents courants théoriques en cinéma, celles d’inspiration structuraliste (Christian
Metz, Jean-Louis Baudry) ou marxiste (en particulier Theodor Adorno) imputent un effet aliénant
et autoritaire à la matière filmique, ne laissant aucune, sinon peu de place aux rapports dialogiques
entre le film et les spectateurs historiquement situés. Dorothy Smith (2005) et Vivian Sobchack
(1992) reprochent aux paradigmes poststructuralistes d’aspirer à un objectivisme que Sobchack
qualifie d’excessif. Ce faisant, ces courants délaissent les corps individuels et donc les expériences
subjectives. Smith souligne également, en pointant notamment Judith Butler et Joan Scott, qu’il est
erroné de considérer que l’expérience subjective est un biais empêchant l’accès du scientifique à
l’historicité « objective ». Car la constitution du sens ne repose pas uniquement sur les médiations
langagières et institutionnelles. C’est pourquoi la sociologie développée par Dorothy E. Smith
s’astreint continûment à restituer la façon dont les individus, toujours pensés dans leur ancrage
corporel, font l’expérience concrète du monde. C’est en quelque sorte de cette phénoménologie,
attentive aux événements tels qu’ils sont vécus ici et maintenant, dont fait état le témoignage
d’Ebert. Dans tous les cas, son compte rendu remet en question les approches qui réduisent la
diversité effective des spectateurs (ou des lecteurs) à la dimension d’un public doté d’une
compétence cognitive uniforme. En thématisant la catégorie « enfants » insérée dans un temps et
un lieu, le critique montre l’indissoluble lien entre l’œuvre et ses spectateurs, et traite cette
rencontre non pas comme une postulation théorique, mais comme une expérience véritable. Sa
transformation progressive — de l’amusement à l’état de choc — pousse le journaliste à solliciter
la responsabilité morale des adultes et, parmi eux, d’acteurs sociaux clairement identifiés (parents,
politiques, exploitants). Aussi, l’on peut dire ici que, ressaisi par une médiation textuelle, le
malaise individuel ressenti par les enfants spectateurs de La Nuit des Morts-vivants trouve la voie
d’une résolution possible par le biais d’une action collective. Celle qui consisterait à solliciter les
aménagements et les encadrements institutionnels permettant un apprentissage progressif du
« voir » dans ce qu’il a trait aussi à l’émotionnel et dans ce qu’il met en tension un rapport
— herméneutique — entre le monde vécu et l’imaginaire.

Article mis en ligne le dimanche 25 août 2013 à 06:49 –

Pour faire référence à cet article :
Julia Hedström, »Quand la projection tourne mal. », EspacesTemps.net, Traverses, 25.08.2013
https://www.espacestemps.net/articles/quand-la-projection-tourne-mal/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	Quand la projection tourne mal.


