
- 1 / 12 -

La pratique pluridisciplinaire : un
espace commun stratifié.
Par Théophile Lavault. Le 15 novembre 2017

Illustration : Chris, «Mousse et croisement», 20.01.2013, Flickr (license Creative Commons)

Interroger les conditions de possibilité de croisements méthodologiques dans la construction d’un
objet de recherche conduit à sonder l’identité même de certaines disciplines, pour lesquelles la
formation de discours ou la production de connaissances dépendent de cette combinaison
particulière entre un objet et une méthode, ou un ensemble de méthodes, considérés comme des
outils d’analyse appropriés. La question qui nous intéresse ici est celle de pouvoir déterminer si
une discipline se forme en tant que telle autour d’un champ qu’elle s’approprierait, ou si c’est la
discipline qui, à travers certains filtres de représentation, construit l’identité de son propre champ.
Cette question ne doit pas ici se comprendre du point de vue d’une généalogie disciplinaire
abstraite, mais plutôt à partir de la confrontation de ces représentations dans la pratique
pluridisciplinaire. Il est important de se demander si cette pratique se définit à partir de l’idée d’un
croisement, d’une rencontre, entre champs disciplinaires distincts, ou à partir de l’idée d’un
déplacement du cadre des représentations que le chercheur, du fait de sa tradition disciplinaire,
associe d’abord à son objet. L’intérêt, ici, d’une distinction entre croisement et déplacement pose
en fait la question de la hiérarchisation des disciplines, qu’elle soit implicite ou induite dans les
pratiques de recherche. Les enjeux autour des hiérarchies disciplinaires seront envisagés ici tout

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/pratique-pluridisciplinaire-espace-commun-stratifie/
https://www.espacestemps.net/articles/pratique-pluridisciplinaire-espace-commun-stratifie/


- 2 / 12 -

d’abord sous le prisme de l’apport des autres savoirs disciplinaires dans la construction d’un objet
et la manière dont cela fait apparaître certaines temporalités disciplinaires spécifiques, identifiables
lorsqu’elles se confrontent à un objet commun. À partir de là, nous proposons d’évaluer ce qui
distingue le croisement du déplacement disciplinaire et de voir comment l’empathie peut se
présenter comme un axe méthodologique intéressant. À partir de ces rencontres, nous proposons
d’envisager l’objet non plus dans un rapport statique à son environnement, mais comme problème,
ce qui nous amènera à poser, au-delà de la question du « contexte », celle des trajectoires qui le
traversent.

Usages et temporalités disciplinaires.

L’interdisciplinarité pourrait se penser tout d’abord comme l’apport, pour un champ disciplinaire,
de savoirs issus de disciplines qui lui sont a priori étrangères, ou en tout cas périphériques, et dont
il serait fait usage. En effet, le chercheur fait souvent appel à des savoirs extérieurs qui lui
permettent de nourrir la problématisation de son objet de recherche à travers d’autres types de
représentation. Cet usage comprend l’utilisation de matériaux déjà construits, identifiables et
marqués, pour lesquels il est difficile, sans outil de comparaison approprié, d’opérer une critique.
C’est ici, finalement, la question de la rigidité disciplinaire qui se pose, en ce qu’elle porte comme
conséquence une certaine normalisation des objets de recherche, née de l’application de dispositifs
méthodologiques déterminés. L’usage périphérique se différencie donc de la pratique en ce qu’il ne
semble pas permettre l’ouverture d’un espace d’expérimentation, mais permet plutôt de créer
certaines relations entre les différentes formes de connaissance, au sein d’un espace réticulé des
savoirs.

Le célèbre trièdre des savoirs que Michel Foucault décrit dans les Mots et les Choses peut nous
permettre de situer ici un peu plus précisément notre réflexion (Foucault 1966, p. 355-359).
Foucault propose dans ce texte de considérer l’épistémè moderne comme un « espace volumineux
et ouvert selon trois dimensions » : la première serait celle des sciences mathématiques et
physiques, définies comme « enchaînement déductif et linéaire de propositions évidentes ou
vérifiées » ; la deuxième celle des sciences telles que les sciences de la vie, du langage ou sciences
économiques fondées à partir d’une « mise en rapport d’éléments discontinus mais analogues » ;
enfin la troisième, celle de la réflexion philosophique. L’intérêt, pour nous aujourd’hui, de cette
répartition tripartite est la place qu’elle donne aux sciences humaines, à la fois en les excluant et en
les incluant au sein du système de relations qu’elle sous-tend : « on peut dire aussi bien qu’elles
sont incluses par lui, car c’est dans l’interstice de ces savoirs, plus exactement dans le volume
défini par leurs trois dimensions qu’elles trouvent leur place » (Foucault 1966, p. 358). Cette place
singulière donnée par Foucault aux sciences humaines doit être comprise à travers le caractère
intrinsèquement moderne de ces disciplines, pour lesquelles « l’homme, isolé ou en groupe, est
devenu objet de science » (Foucault 1966, p. 356). La question des relations entre ces trois
dimensions épistémologiques, et cette sorte de marge incluse qui caractériserait la place des
sciences humaines, peut servir de socle pour essayer d’identifier certains apports mutuels et
certaines complémentarités interdisciplinaires. Foucault pose ainsi la question des points de
conjonction entre ces trois dimensions : comment la réflexion philosophique se nourrit des sciences
biologiques, linguistiques ou encore économiques pour construire ses socles problématiques ? Ou
encore, comment philosophie et sciences mathématiques participent d’un plan commun de
« formalisation de la pensée » (Foucault 1966, p. 358) ? Les usages extra-disciplinaires seraient,
dans une telle configuration, fondés sur cet ensemble de relations qui se tissent entre les savoirs.
Or, c’est exactement ce type de relations qui semble avoir permis, selon Foucault, l’émergence des



- 3 / 12 -

sciences humaines : « ces plans intermédiaires qui unissent les unes aux autres les trois dimensions
de l’espace épistémologique » (Foucault 1966, p. 359).

En deçà de cette épistémologie à portée générale, en nous resituant plus précisément dans le champ
des sciences humaines, ces mêmes questions semblent tout aussi pertinentes. Quels types de
relations et d’usages réciproques peuvent être entretenus entre l’histoire, les sciences sociales et
politiques ou la psychologie ? L’usage de l’histoire, pour prendre cet exemple, est essentiel pour la
sociologie : la compréhension du fait social ne pourrait être que parcellaire sans une certaine
profondeur historique, il constituerait un objet scientifique dont l’épaisseur serait tronquée, un
matériau dont on restreindrait la portée signifiante à une valeur présente et actuelle. Ces échelles de
sens et de complémentarité, si elles sont pensées en termes d’« espaces épistémologiques » chez
Foucault, semblent donc faire également intervenir différentes temporalités sur lesquelles nous
proposons maintenant de nous arrêter.

Un objet de recherche se situe toujours dans une temporalité qui le caractérise. Pour prendre des
objets a priori comparables, le temps de la conscience cartésienne n’est par exemple pas de même
nature que le temps de la conscience freudienne ou encore celui de la conscience collective
durkheimienne. Notre propos est bien sûr schématique, mais il permet de rendre compte de
temporalités disciplinaires singulières, et d’interroger à partir de là les conditions de possibilité de
leur mise en commun. Nous ne pourrions pas aborder cette question sans d’abord nous interroger,
tel notre exemple précédent, sur l’histoire, comme représentation première de maîtrise scientifique
des temporalités. L’historicisme constitue un socle commun indélébile entre les sciences humaines,
en ce qu’elles ne peuvent se défaire d’une historicité qui, pour reprendre les mots de Foucault, « les
constitue et les traverse » (Foucault 1966, p. 382). Foucault relève d’ailleurs cette dangerosité de
l’histoire à l’encontre de chacune des sciences de l’homme, à qui « elle donne un arrière-fond qui
l’établit, lui fixe un sol, et comme une patrie… » (Foucault 1966., p. 382). L’histoire représente
ainsi pour les sciences humaines une condition d’existence qui va marquer nécessairement chacun
des objets qu’elles impliquent et les méthodes qui leur sont associées ; elle participe en quelque
sorte à la construction de l’identité même d’un objet de recherche. Pour autant, interroger la
discipline historique sous ce seul prisme de l’historicité – une historicité induite dans tout
processus de production de connaissance – nous conduirait paradoxalement à une représentation
anhistorique de l’histoire. Si l’histoire constitue, pour Foucault, une mise en relation causale
fondamentale entre le sujet et l’objet, la pratique de l’histoire, avec l’avènement de
l’historiographie notamment, a fait émerger des méthodes analytiques de critique des temporalités
historiques et se présente dès lors à la fois comme un outil d’analyse épistémologique et comme
outil de critique introspective sur les temporalités que ses propres pratiques impliquent.

Outre cet arrière-fond épistémologique, c’est donc sur les pratiques que nous souhaitons
maintenant porter notre regard. Il ne doit pas s’agir de réduire ici la question d’une temporalité
disciplinaire à sa seule historicité, car si l’histoire se présente comme un outil critique pertinent,
permet-elle pour autant de réfléchir aux conditions de possibilité d’une mise en commun entre ces
temporalités ? C’est donc cette idée de commun que nous proposons maintenant d’aborder, en
confrontant, dans la perspective d’une pratique pluridisciplinaire, les notions de croisement et de
déplacement.

Croisement et déplacement.

L’usage d’une connaissance dont la production est extérieure à un champ disciplinaire donné



- 4 / 12 -

représente pour ce champ une pratique que l’on pourrait qualifier de pluridisciplinaire, mais qui
semble cependant se caractériser par une forme d’unilatéralité, une certaine prédominance. L’usage
n’implique pas forcément la rencontre, il ne fait que compléter, renseigner, ou tout simplement
illustrer par d’autres représentations les problématisations d’un objet, qui demeure avant tout
marqué par une empreinte disciplinaire première. Or, comme nous le disions, cet usage implique la
rencontre entre temporalités distinctes qui se confrontent, se contredisent, voire qui s’opposent. Le
philosophe critiquera chez l’historien cette empiricité radicale qui retient sa puissance analytique et
conceptuelle ; quand l’historien dénoncera l’usage essentialiste et les périodisations homogénéisées
de l’histoire dans la pratique philosophique. Ce type de conflictualité reflète exactement cette
confrontation des temporalités et montre comment il peut bien y avoir usage réciproque sans qu’il
n’y ait pour autant de rencontre. La question qui fait jour ici est celle de l’intention
pluridisciplinaire. Les intentions d’un philosophe, en se tournant vers l’histoire, sont-elles vraiment
comparables aux intentions de l’historien qui aurait recours à la philosophie ? Cette intentionnalité
conduit finalement à une hiérarchisation pratique des savoirs disciplinaires. En faisant usage, au
sein d’un champ disciplinaire institué, d’un savoir qui lui est extérieur, cet usage apparaîtra
toujours à la périphérie de l’objet, il sera un outil dans le processus de production de
connaissances, ou un matériau, mais la finalité du processus reste, lui, disciplinairement déterminé.

Une première manière de dépasser ces formes d’enclavement – provenant en partie de
l’institutionnalisation des pratiques scientifiques – serait de remonter aux conditions de possibilité
de tout croisement méthodologique, pour tenter de dépasser cette rigidité a priori de l’objet, en
agissant sur le processus même de son élaboration. Le croisement, lui, est moins soumis à cette
unilatéralité, car il constitue plutôt une mise en relation entre différentes entités disciplinaires, pour
lesquelles on postulerait des sortes de contributions théoriquement égales. Le croisement
méthodologique peut ainsi être perçu comme une appréhension singulière de l’objet, rendue
possible par l’effet d’une double intentionnalité. Un croisement qui générerait un espace-temps
commun, c’est-à-dire un monde commun, plus ou moins homogène, de représentations qui peuvent
permettre la mise en place d’un réseau particulier de relations.

L’histoire, par la fonction déterminante qu’elle occupe au sein de chaque discipline, comme
condition même de toute construction généalogique, intra-disciplinaire, est aux fondements du
travail épistémologique. La philosophe Judith Revel nous rappelle comment, au centre de sa
réflexion sur la place des concepts de continuité et de discontinuité des processus historiques,
Foucault juge nécessaire une distinction entre le temps de l’histoire des sciences et « le temps
abstrait des sciences elles-mêmes et de l’histoire érudite des historiens, l’un comme l’autre […]
affirment en réalité la nécessité d’un continuum absolu et ne peuvent pas ne pas considérer
l’histoire comme un processus linéaire passible d’aucune rupture » (Revel 2010, p. 53). Cette
linéarité de l’histoire, au fondement de la critique foucaldienne, n’influerait donc pas seulement sur
les pratiques de l’histoire elle-même, mais sur tout le système de rationalité épistémologique.
L’idée de discontinu chez Foucault est finalement comparable à la manière dont il décrit la place
des sciences humaines au sein de son trièdre : « la discontinuité n’est pas entre les évènements un
vide monotone et impensable, […] mais est un jeu de transformations spécifiques, différentes les
unes des autres et liées entre elles selon les schémas de dépendance. L’histoire – ajoute-t-il – c’est
l’analyse descriptive et la théorie de ces transformations »[1] (Foucault 2001, p. 708). L’histoire
entraîne donc une diffusion de son identité disciplinaire comme lien insécable, en posant sur l’objet
une marque inaltérable, la marque d’une temporalité définie, d’une segmentation historique, quelle
qu’en soit l’échelle. Ce croisement méthodologique premier, qui aurait marqué la fondation des
sciences de l’homme du sceau de l’histoire, illustre bien comment un croisement pluridisciplinaire
– bien qu’il semble difficile dans cet exemple de parler de croisement méthodologique – peut être



- 5 / 12 -

induit et se révèle ensuite, restitué, au moyen de l’épistémologie.

Vers une empathie méthodologique ?

Peut-on pour autant, quand les croisements sont induits, intégrés déjà dans les fondations
disciplinaires et dans les objets qui en sont issus, parler de pratique pluridisciplinaire ? L’idée
d’une pratique pluridisciplinaire invite à penser une intention pluridisciplinaire dans le processus
d’élaboration et d’exploitation de l’objet de recherche. C’est pourquoi, à partir de ce rapport
d’intentionnalité, nous voudrions nous inspirer du schéma général des relations d’intersubjectivité
pour comprendre les enjeux du déplacement disciplinaire, d’une empathie nécessaire qui
permettrait l’ouverture d’une temporalité et d’un espace communs. Nous pourrions pousser
l’illustration jusqu’à penser la pratique pluridisciplinaire dans un rapport d’intersubjectivité entre
deux chercheurs, dans une mise en commun subjective, mais une telle réduction nous ferait prendre
le risque ici d’une certaine artificialité. Il s’agira donc de partir de cette fiction théorique, toute
imparfaite soit-elle, d’une discipline comme sujet, pour essayer de dépasser cette idée de
croisement. L’idée de croisement suppose plutôt un travail de comparaison ou d’analogie et
présente le risque que deux disciplines puissent se rencontrer, voire se réunir, mais sans jamais
parvenir à produire une valeur irréductiblement commune. Cela ne veut pas dire que les conditions
de la pratique pluridisciplinaire seraient en fait contenues dans le croisement de valeurs
ontologiques que l’on associerait aux disciplines ou à leurs objets, mais que c’est au travers de
l’élaboration même de cette pratique, et au travers des intentionnalités qui la constituent, que
semblent se jouer ses conditions de possibilité. Partir de l’idée de déplacement est en fait une
manière de décrire cette intentionnalité pluridisciplinaire, en ce qu’elle se manifesterait non pas par
le croisement – c’est-à-dire, finalement, par la confrontation plus ou moins brutale entre deux
entités qui, par leurs histoires propres, prétendraient à la production de savoirs distincts – mais par
le déplacement, par une sorte de pas de côté ou, disons, de glissement méthodologique.

Le déplacement, ce serait quelque chose comme l’effort empathique : un effort intentionnel de ces
disciplines-sujets pour considérer une discipline étrangère comme une entité propre qui doit être
considérée à travers toutes les dimensions qui participent à sa singularité ; ce qui constitue la
condition de toute mise en commun. Au-delà de sa définition psychologique de capacité
d’identification à l’autre du point de vue des sentiments éprouvés, nous voulons retenir ici de
l’empathie un sens dérivé du concept de « pitié » dans la pensée de Rousseau, comme a priori de la
raison : « Je parle de la pitié, disposition convenable à des êtres aussi faibles, et sujets à autant de
maux que nous le sommes ; vertu d’autant plus universelle et d’autant plus utile à l’homme qu’elle
précède en lui l’usage de toute réflexion » (Rousseau 1971, p. 212). La pitié est chez Rousseau le
corollaire de l’amour de soi dans l’état de nature, condition de possibilité de la réflexion rendue
possible par l’existence de l’autre, et donc condition de passage vers l’état social. Nous voulons
donc tirer ici de la pitié rousseauiste l’idée d’une empathie méthodologique, en ce qu’elle
permettrait d’éclairer les conditions de possibilité de toute réflexion pluridisciplinaire, c’est-à-dire
qui s’émanciperait du seul amour de soi contenu dans chaque discipline. L’empathie
méthodologique doit donc agir comme a priori de la pluridisciplinarité, en empêchant cet
enfermement dans les seules rationalités issues de son propre champ disciplinaire ; elle est
condition de la réflexion, car elle permet, portée par l’imagination[2], l’identification à d’autres
formes de rationalité.



- 6 / 12 -

Le commun : une pratique de l’écart.

Cette analogie, ou ce rapprochement métaphorique, entre la genèse rousseauiste d’une formation
sociale et les conditions de possibilité d’une pratique pluridisciplinaire pose néanmoins problème
dans sa manière de réduire une discipline à une unité subjective. La comparaison serait en effet
inopérante si l’on réduisait le sujet à sa fonction individuelle d’acteur, car la dimension structurale
de la répartition disciplinaire des savoirs serait alors proprement ignorée. C’est pourquoi la
discipline-sujet ne peut être identifiée ici au concept d’acteur, mais se rattache davantage à cette
fiction, propre à la pensée de Rousseau, d’un individu pré-social. De la même manière que les
conditions de possibilité du passage à un état social ne dépendent d’aucun individu à proprement
parler, mais de certaines dispositions du sujet à se projeter hors de sa propre condition, les
conditions de possibilité d’une pratique pluridisciplinaire résident dans la capacité de décentrement
des formes d’identification disciplinaire. La pertinence de la comparaison tient alors au fait que
l’ensemble considéré n’est plus un cadre épistémologique délimité dans lequel se distribueraient de
telles fonctions, mais une infinité de cadres rendus possibles par la puissance d’expérimentation
contenue dans l’empathie.

En ce sens, le déplacement empathique, ce n’est pas trouver les points communs, c’est plutôt créer
un commun en se projetant, en s’appropriant des intentions disciplinaires « autres » ; c’est partir
des écarts. Emprunter au philosophe et sinologue François Jullien ce concept d’écart, formé à
partir d’une critique du concept de différence et de toute sa charge identitaire, nous permet de
penser la relation pluridisciplinaire en dehors d’un simple schéma de différenciation. L’écart, à
l’inverse de la différence, représente chez F. Jullien « une figure, non de rangement, mais de
dérangement, à vocation exploratoire (…) faisant apparaître non pas une identité, mais ce que
j’appellerai une fécondité » (Jullien 2012). L’écart, en tant que pas de côté, est ici la condition
même de la position empathique, car partir de communs que l’on sait établis, ou dont on postulerait
la compatibilité, ne permettrait pas le travail de déconstruction nécessaire, de mise à distance, que
permet la position empathique. Ainsi la réflexion pluridisciplinaire s’entend avant tout comme un
processus de déconstruction, dans lequel l’empathie représente le moyen de se confronter à un
champ d’incertitudes qui semble, en apparence, affaiblir les formes de rationalité scientifique, mais
qui ouvre finalement à l’exploration d’aléas, à l’expérimentation de nouveaux types de rationalité.
C’est aussi se risquer à certains réductionnismes, à certaines simplifications nécessaires, aux
paradoxes intrinsèques de la pluridisciplinarité ; c’est se risquer à entrer dans les abîmes d’un
processus de réflexivité qui ne peut s’engager qu’au travers des erreurs et des tâtonnements qui lui
sont inhérents ; c’est réussir à bousculer jusqu’aux rationalités qui viennent fonder une identité
disciplinaire.

Une pratique pluridisciplinaire, soutenue par l’effort empathique et le tâtonnement, est finalement
assez proche de la notion de problématisation et de la figure de l’empiriste aveugle que l’on
retrouve chez Foucault : « Vous savez cette histoire des problématisations dans la pratique
humaine, il y a un moment où en quelque sorte les évidences se brouillent, les lumières s’éteignent,
le soir se fait, et où les gens commencent à s’apercevoir qu’ils agissent en aveugle et que par
conséquent, il faut un nouvel éclairage et il faut des nouvelles règles de comportement. Alors voilà
qu’un objet apparaît, un objet comme problème » (Berten 1988, p. 18). Considérer l’objet comme
problème, comme source illimitée de problématisation, est une conception qui autorise une
réflexivité sur la nature même de l’objet. Le travail de problématisation, avant d’interroger la
relation entre un objet et son contexte, se révèle donc être un moyen d’investigation illimitée de
l’objet, considéré non pas comme une entité propre, mais comme le point de conjonction entre



- 7 / 12 -

différentes échelles, entre différentes trajectoires problématiques. L’objet c’est avant tout l’objet
historicisé dans cette longue et insaisissable histoire des problèmes, c’est le dévoilement pour un
instant donné, de ses potentialités problématiques, de sa portée, de son histoire.

C’est dans ce sens, nous semble-t-il, que l’historien Jacques Revel invite à observer une certaine
vigilance vis-à-vis de l’usage de la notion de contexte qui aurait, selon lui, « fait l’objet d’un usage
commode et paresseux dans les sciences sociales, et en particulier en histoire » (Revel 2004, p. 25).
Cette méfiance vis-à-vis du contexte est en fait méfiance vis-à-vis d’une mise en relation statique
entre un objet et l’ensemble dans lequel il s’inscrirait et à travers lequel se formerait un réseau de
sens. Ce statisme, cette sacralisation du contexte comme relation signifiante privilégiée, est
comparable au problème de la rigidité disciplinaire que nous abordions plus haut. Le contexte dans
cette relation possède un rôle à la fois périphérique et déterminant : périphérique quand il est réduit
à une valeur fonctionnelle d’ancrage dans une réalité normalisée par des cadres scientifiques
antérieurs, et déterminant quand, dans le jeu relationnel qu’il instaure, il marque l’objet jusqu’aux
représentations de sa propre identité. Le contexte, comme la discipline, marquent profondément
leur objet tout en laissant croire en son autonomie. Le contexte serait une sorte d’extérieur contenu
dans l’objet, une fonction sans laquelle l’objet resterait objet mais sans portée signifiante. La
notion de contexte diffuse, par son extériorité, cette fausse abstraction d’un objet libre qui
produirait un certain sens seulement lorsqu’il serait confronté à un certain contexte. C’est dans ces
jeux de faux-semblants que la notion de contexte est sans doute la plus dangereuse, car elle donne à
des postulats une valeur de véridiction, ou en tout cas de dévoilement de la portée signifiante d’un
objet.

Il ne s’agit donc pas pour nous de libérer l’objet de son contexte, mais de nous libérer de la notion
de contexte pour appréhender l’objet ; non pas à partir d’ontologies présupposées, mais à partir
d’une perspective dynamique de l’objet qui impliquerait certaines formes de réflexivité, internes et
externes. Le contexte, en effet, se présente comme le produit de représentations déjà construites,
rationalisées, qui, par un jeu d’influences réciproques, modifient autant l’objet que celui-ci ne les
façonne. Le contexte n’est pas, comme nous pourrions le penser de prime abord, l’historicisation
de l’objet. Au contraire, quand on assigne au contexte ce rôle d’ancrage dans une réalité empirique,
quand il devient une ressource immuable de production de sens, nous assistons plutôt à un
processus de dés-historicisation. Nous voudrions substituer à cette compréhension par le contexte,
une compréhension par les trajectoires, c’est-à-dire qui s’inscrit dans le mouvement même de
l’objet. Les trajectoires qui traversent l’objet sont constituées à la fois par les manières de le
regarder, de l’objectiver, et par les histoires dans lesquelles cette objectivation s’inscrit. L’idée de
trajectoire doit, d’une part, nous permettre de mieux rendre compte des interdépendances
inhérentes au travail de problématisation et, d’autre part, d’éviter l’illusion trompeuse d’un objet
autonome, anhistorique. Elle a ceci d’intéressant qu’elle peut être appréhendée à la fois dans ses
dimensions spatiales et temporelles. Les trajectoires peuvent autant constituer, à un instant donné,
tous les mouvements qui traversent cet objet (leur nature, leur manière de participer à la
construction de l’objet, leur puissance, l’extériorité et l’intériorité de ces lignes par rapport à
l’objet) qu’elles offrent, par l’approche généalogique, un moyen d’interroger les conditions de
possibilité d’énonciation et de mise en visibilité d’un problème, pour reprendre ici une
terminologie proprement foucaldienne.

L’archéologie de l’actuel : un espace commun



- 8 / 12 -

« stratifié ».

Pour finir, nous aimerions nous éloigner à présent de l’approche strictement théorique qui nous
guidait jusqu’ici pour tenter de nous confronter aux conditions de mise en pratique d’un tel espace
commun. Nous mobiliserons ici encore, et peut-être parce qu’il a fait de la pratique du
bousculement un art de maître, l’outillage conceptuel foucaldien en partant du concept
d’« archéologie ». Il serait difficile de définir brièvement le sens que donne Foucault à
l’archéologie, tant ce concept s’inscrit dans l’hétérogénéité de sa production philosophique et dans
les multiples retournements qui la constituent si bien. Pour ces raisons nous préférons partir de la
synthèse qu’en fait Deleuze dans Foucault : « Les strates, affirme Deleuze, sont l’affaire de
l’archéologie, précisément parce que l’archéologie ne renvoie pas nécessairement au passé. Il y a
une archéologie du présent. Présent ou passé, le visible est comme l’énonçable : ils sont l’objet
(…) d’une épistémologie » (Deleuze 1986, p. 58). Le visible et l’énonçable : qu’est-ce qui est
rendu visible ? Qu’est-ce qui est énonçable ? C’est dans la simplicité radicale de ce
questionnement que réside, semble-t-il, toute une force problématique, toute la capacité de
décloisonnement du discours scientifique. Une archéologie, non pas comme discipline, mais
comme ce geste de recherche propre à l’empiriste aveugle, à la recherche des trajectoires qui
traversent l’actuel, des strates dynamiques à travers lesquelles apparaît un problème.
L’archéologie, c’est le geste, la généalogie, l’outil de lecture : La généalogie, affirme Foucault « ce
serait donc, par rapport au projet d’une inscription des savoirs dans la hiérarchie du pouvoir propre
à la science, une sorte d’entreprise pour désassujettir les savoirs historiques et les rendre libres,
c’est-à-dire capables d’opposition et de lutte contre la coercition d’un discours théorique, unitaire,
formel et scientifique » (Foucault 1997, p. 12). L’idée de savoir historique renvoie ici à cette
fonction traversante de l’histoire au sein des formations disciplinaires que nous évoquions plus
haut. Dès lors, la généalogie se présente comme l’outil critique d’identification de l’empreinte
historique des savoirs. Remonter aux conditions de possibilité des régimes de visibilité et
d’énonciation propres à un ensemble disciplinaire n’est pas en cela proprement historique, mais
engage plus largement un ensemble de savoirs, de discours, de jeux de répartition, d’effets de
hiérarchisation inhérents à ce pouvoir de la science dont parle Foucault.

Le geste archéologique et la lecture généalogique, en remontant au niveau des conditions de
possibilité des régimes d’énonciation et de visibilité de notre propre actualité, ouvrent à un champ
d’investigation critique intrinsèquement pluridisciplinaire. En effet, chaque énoncé scientifique
peut être appréhendé sous ce rapport dual, mais non binaire, du visible et de l’énonçable, et à partir
de la manière dont ils s’inscrivent dans une certaine historicité. Une archéologie de l’actuel
représenterait ainsi, par la nature même du geste qui lui est associé, un espace commun ; un espace
fondé, donc, sur un effort empathique d’appropriation des rationalités disciplinaires plurielles qui
traversent un problème et, dans le même temps, sur les conditions de leur inscription rétrospective
dans un processus historique. L’archéologie, en situant son regard au niveau des savoirs, se place
en deçà des formations disciplinaires et créé un espace irréductiblement commun. Une archéologie
de l’actuel, comme regard généalogique sur la formation des problèmes qui traversent notre propre
actualité, et sur les conditions de leur formulation, se place ainsi à l’interstice des grands ensembles
disciplinaires. Là où l’intervention de l’empathie tire toute sa puissance, c’est que cet en dehors
n’est pas pour autant un ailleurs, mais représente davantage un moyen d’interroger les relations en
avant des identités, de questionner le su et non le vrai. Depuis cette perspective, nous préférerons
alors parler d’un rapport pluridisciplinaire, et non pas transdisciplinaire, car le regard généalogique
doit tendre à restituer des champs de rationalité, dont la richesse et la complexité tiennent aussi, au-
delà des savoirs eux-mêmes, à l’histoire des ensembles, des lignes de partage qui les traversent, à



- 9 / 12 -

l’histoire de leurs manières de dire le vrai, de rendre visible. Un espace commun pourrait alors se
définir comme un espace proprement actuel à partir duquel toute mise en visibilité d’un problème
ne pourrait s’effectuer qu’au regard des conditions de possibilité de son énonciation même ; d’une
critique qui engagerait, à travers l’effort empathique, tout la puissance réflexive contenue dans
chaque regard disciplinaire. Tout l’enjeu est alors, à partir de là, de réussir à faire de cet espace
commun de la pratique pluridisciplinaire un lieu d’exploration, d’expérimentation, à même de
rendre visible de nouveaux problèmes.

Rendre visible et énonçable la figure de l’étranger
intérieur.

Nous souhaiterions, pour finir, et ce afin d’incarner davantage notre propos, rendre compte de
certaines implications concrètes posées par la construction d’un tel espace commun, dans le cadre
de pratiques de recherches doctorales en philosophie contemporaine. Le problème dont nous
voulons nous emparer est celui d’une certaine figure de l’étranger intérieur propre aux sociétés
post-coloniales ; une figure traversée par des généalogies gouvernementales tout à la fois
coloniales, militaires et policières. C’est à partir du constat, dans notre propre présent, d’une
systématisation et d’une expansion des pratiques d’enfermement et des régimes privatifs de
libertés, applicables aux étrangers en France, qu’il nous a semblé important de réussir à
questionner l’actualité de cette figure politique et de remonter les généalogies qui puissent en
rendre visible la construction ; une histoire des gouvernementalités qui puisse rendre compte des
variations énonciatives à l’œuvre dans le passage de la figure de l’ « indigène » à celle du
« musulman », du « sujet de l’Empire » à « l’immigré ». Pour sonder ce qui apparaissait alors
seulement comme les contours d’un problème, nous avons, dans un geste proprement
archéologique, décidé d’initier cette démarche d’« empiriste aveugle » par une exploration des
archives de la préfecture de police de Paris. Il s’agissait plus particulièrement de nous intéresser à
la période de la guerre d’Algérie et de la décolonisation, dont nous postulions quelle pouvait
constituer un point de conjonction, de stratification, particulièrement dense. Une telle perspective
nous a conduits à nous confronter à une masse de matériaux empiriques, à une hétérogénéité de
régimes discursifs et de pratiques de pouvoir, à partir desquels il s’agirait de reconstituer les
rationalités de gouvernement à l’œuvre. C’est au sein de la série H, « Guerre d’Algérie »,
qu’apparût, aux cotes Ha60 et Ha61, un objet qui, dans sa nomination même, prenait déjà les
allures d’un problème : « Service d’assistance technique aux Français Musulmans d’Algérie.
Action administrative, psychologique et sociale ». Sans revenir sur la longue genèse de ces
travaux, nous découvrions là l’existence d’un service proprement colonial, installé au cœur de la
métropole, à la préfecture de police de Paris. Chargé, à partir de 1958, en pleine guerre
d’indépendance algérienne, de la surveillance du milieu « nord-africain » et algérien plus
particulièrement, le Service d’assistance technique aux Français Musulmans d’Algérie (SAT-
FMA), dirigé par trois officiers coloniaux des Affaires algériennes, organisait une mission d’action
sociale auprès desdites populations, leur permettant ainsi d’élaborer une pratique de quadrillage
des territoires à « forte densité nord-africaine » à partir d’une véritable technologie de surveillance,
fondée à la fois sur des opérations de recensement, de contrôles sanitaires, d’enquêtes
sociologiques, et sur des pratiques d’encadrement social, d’accès au logement, à l’emploi, ou
encore de résolution des conflits de voisinage. Mais une des particularités les plus marquantes de
ce service est sans doute sa prétention à l’exercice d’une « action psychologique », à une
transformation des consciences, à une « conquête des âmes » propre à nourrir l’illusion tenace
d’une Algérie française. Multipliant les effets de dépendance individuelle avec la construction



- 10 / 12 -

progressive d’un monopole de l’action administrative sur les « Français musulmans
d’Algérie » (délivrance des cartes d’identité, autorisations de voyage, etc.), les compétences du
SAT-FMA tendaient donc à se rendre exclusives, resserrant ainsi un quadrillage administratif
pouvant servir de fondement à une action de renseignement militaire et de « contre-subversion »,
dirigée contres les structures de l’organisation du FLN en métropole. De plus, surveillance,
contrôle et assistance allaient de pair avec l’organisation, à partir de 1959, d’un régime de
répression « spécialisée », avec la création de la Force de police auxiliaire (FPA), composée de
brigades harkis recrutées en Algérie. Ces dernières étaient chargées, en parallèle de l’action du
SAT-FMA, du renseignement « opérationnel », soit l’exercice d’une répression brutale et aveugle
fondée sur des pratiques de rafles, d’arrestations et de perquisitions arbitraires, toujours violentes,
et des pratiques régulières de l’aveu sous la torture, notamment dans les caves de leurs quartiers
généraux situés dans les XIIIe et XVIIIe arrondissements parisiens (Péju 1961) (House et
MacMaster 2008) (Blanchard 2011). Si, à l’indépendance de l’Algérie, l’action psychologique
n’est plus de rigueur et la FPA dissoute, le Service d’assistance technique poursuivit néanmoins
l’exercice d’une action spécialisée sur les populations immigrées de la région parisienne, au moins
jusqu’au milieu des années 1980.

À l’aune de cette double fonction d’assistance et de répression, réunie entre les mains de quelques
officiers coloniaux, et visant à l’encadrement minutieux d’une population estimée à plusieurs
centaines de milliers d’individus, dans un certain croisement de processus de concentration et de
totalisation, s’ouvre pour nous un espace d’analyse du pouvoir extrêmement riche. Une visibilité
du politique, à la fois singulière dans son inscription historique, et générale en ce qu’elle est
traversée de multiples généalogies a priori hétérogènes, mais qui viennent se réunir à un moment
donné dans un certain ordre stratégique. La multiplicité qui caractérise cet espace de recherches ne
peut, par essence, être réduite à l’unicité d’un regard disciplinaire. Elle engage par elle-même à
considérer différents régimes de rationalité, différentes temporalités, qu’elles soient de type
épistémologique ou proprement historiques. Cet espace constitue donc un espace commun en ce
qu’il oblige, dans ce travail de reconstitution des gouvernementalités, à recourir à un effort
empathique, qui seul permett de s’imprégner, jusqu’à une certaine profondeur au moins, d’un
régime de rationalité autre. L’histoire coloniale, l’histoire de la police, l’histoire de l’armée, la
sociologie coloniale, l’école française de sociologie, l’histoire de la sociologie, le droit colonial, le
droit administratif, le droit de police, les archives de police, les archives coloniales, les archives
scientifiques, les mémoires d’officiers ; chacun de ces foyers d’énonciation contient en lui-même,
par sa construction disciplinaire propre, une force discursive, un certain agencement des
rationalités, une certaine histoire, que l’on ne peut ignorer. L’espace commun que nous tentons de
construire à travers ces recherches vise ainsi à sonder cette figure de l’étranger intérieur que nous
voulons, par le geste archéologique, rendre visible, et qui se dessine progressivement au gré d’une
généalogie des dispositifs de savoir et de pouvoir qui la traversent. Aussi synthétique qu’elle puisse
l’être, cette esquisse pratique se veut ainsi montrer l’irréductibilité proprement pluridisciplinaire de
toute « archéologie de l’actuel », dans laquelle le geste philosophique est principalement un geste
de reconstitution, nourri par l’ensemble de regards disciplinaires qui le soutiennent. Si l’espace
ouvert est avant tout un espace de relations, la pluridisciplinarité du regard, dans l’effort
empathique qui lui est inhérent, constitue dès lors la condition même de l’exercice critique.

Bibliographie

Foucault, Michel. 1966. « Le trièdre des savoirs » in Les mots et les choses. Paris : Gallimard.

Revel, Judith. 2010. Foucault, une pensée du discontinu. Paris : Milles et une nuits.



- 11 / 12 -

Foucault, Michel. 2001. « Réponse à une question » in Dits et écrits. Tome I. 1968. Paris : Gallimard.

Berten, André. 1988. « Entretien avec Michel FOUCAULT. 1981 ». Les Cahiers du GRIF, n°37-38 : p.
8-20.

Revel, Jacques. 1996. « Micro-analyse et construction du social » in Revel, Jacques (dir.). Jeux
d’échelles. La micro-analyse et l’expérience. Paris : Gallimard et Le Seuil.

Foucault, Michel. 2001. « Entretien sur la prison : le livre et sa méthode » in Dits et écrits. Tome I.
1975. Paris : Gallimard.

Jullien, François. 2012. « L’écart et l’entre. Ou comment penser l’altérité ». in FMSH-WP, n°3. URL :
https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-00677232

Rousseau, Jean-Jacques. 1971. Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les
hommes. Paris : GF Flammarion.

Rousseau, Jean-Jacques. 2009.Émile ou de l’éducation, Livre quatrième. Paris : GF Flammarion.

Foucault, Michel. 1997. « Il faut défendre la société ». Cours au Collège de France. 1976. Paris :
Hautes Etudes, Gallimard, Seuil.

Péju, Paulette. 1961. Les harkis à Paris. Paris : Maspero.

House, Jim et MacMaster, Neil. 2008. Paris 1961. Les Algériens, la terreur d’Etat et la mémoire. Paris :
Tallandier.

Blanchard, Emmanuel. 2011. La police parisienne et les Algériens (1944-1962). Paris : Nouveau
Monde.

Note

[1] Op. Cit., Revel 2004, p. 7

[2] « Ainsi naît la pitié, premier sentiment relatif qui touche le cœur humain selon l’ordre de la nature.
Pour devenir sensible et pitoyable, il faut que l’enfant sache qu’il y a des êtres semblables à lui qui
souffrent ce qu’il a souffert, qui sentent les douleurs qu’il a senties, et d’autres dont il doit avoir l’idée
comme pouvant les sentir aussi. En effet, comment nous laissons-nous émouvoir à la pitié, si ce n’est en
nous transportant hors de nous et nous identifiant avec l’animal souffrant, en quittant, pour ainsi dire,
notre être pour prendre le sien ? Nous ne soufrons qu’autant que nous jugeons qu’il souffre ; ce n’est
pas dans nous, c’est dans lui que nous souffrons. Ainsi nul ne devient sensible que quand son
imagination s’anime et commence à le transporter hors de lui. », J.-J. Rousseau, Émile ou de
l’éducation, Livre quatrième, éd. GF Flammarion, Paris 2009, pp. 320-321.

Article mis en ligne le mercredi 15 novembre 2017 à 14:23 –

Pour faire référence à cet article :
Théophile Lavault, »La pratique pluridisciplinaire : un espace commun stratifié. », EspacesTemps.net,
Traverses, 15.11.2017
https://www.espacestemps.net/articles/pratique-pluridisciplinaire-espace-commun-stratifie/



- 12 / 12 -

DOI : 10.26151/ABXJ-N668

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	La pratique pluridisciplinaire : un espace commun stratifié.


