Réfléchir la science du social.

ERCETEVPS

L’éternité du présent. Ou les
contradictions du réenchantement
pentecotiste a ’'ceuvre d’une Eglise
pentecotiste sud-africaine

Par Thibaut Dubarry. Le 22 février 2021

Photographie 1 : entrée du township de Kayamandi, Stellenbosch, Afrique du
Sud. Source : archives personnelles.

Kayamandi : un township laboratoire de la
recomposition du religieux et du politique.

L’ article suivant a pour objet une analyse des dynamiques d’ enchantement et d’ effervescence

cérémonielle au sein de la Revival Fire Ministries Church (RFM). Cette Eglise pentecotiste se situe
dans le township| 1| de Kayamandi qui est a la périphérie de Stellenbosch en Afrique du Sud, plus
précisément dans les Vinelands. La RFM rassemble environ cing cents membres dans huit lieux
différents. Elle a été créée en 2008 par Tafadzwa Doyce au Zimbabwe.

-1/28-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/leternite-du-present-ou-les-contradictions-du-reenchantement-pentecotiste-a-loeuvre-dune-eglise-pentecotiste-sud-africaine/
https://www.espacestemps.net/articles/leternite-du-present-ou-les-contradictions-du-reenchantement-pentecotiste-a-loeuvre-dune-eglise-pentecotiste-sud-africaine/
https://www.espacestemps.net/articles/leternite-du-present-ou-les-contradictions-du-reenchantement-pentecotiste-a-loeuvre-dune-eglise-pentecotiste-sud-africaine/
https://www.espacestemps.net/articles/leternite-du-present-ou-les-contradictions-du-reenchantement-pentecotiste-a-loeuvre-dune-eglise-pentecotiste-sud-africaine/

A Kayamandi, notre premiére ethnographie a duré trois ans et demi entre 2015 et 2019 sur les deux
principales Eglises du township. Soulignons que selon |’ estimation d’ un rapport du gouvernement
sud-africain ayant pour objet les affiliations religieuses des Sud-Africains, 80% sont chrétiens, dont
plus de 4,2 millions affiliés aux trés actives Eglises Pentecdtistes, & commencer dans les townships.
Dans celui de Kayamandi, qui est ala périphérie de Stellenbosch, |a premiére ethnographie avait
comme objet d'étude I’ Apostolic Faith Mission of South Africa (AFM). L’ on estime que I’ AFM
sud-africaine est la plus grande Eglise Pentecétiste. Elle compte environ 1,2 million d’ adhérents.
Ce qui fait d’elle le cinquiéme plus grand groupe religieux de la Nation arc-en-ciel, représentant
ainsi environ 7,6% de la population (Clark, 2005; 2007). Elle est historiquement d’ obédience assez
conservatrice, bien que les derniéres années, elle ait modernisé certains de ses principes. Toujours
dans e méme township fut réalisé un second terrain au sein de la Revival Fire Ministries. C' est une
institution trés récente qui a été créée en 2008 par Tafadzwa Doyce au Zimbabwe. Elle compte
environ 500 membres, majoritairement a Harare et dans le Western Cape, province sud-africaine.
C'est, on leverra, un courant plus progressiste que celui del’ AFM.

L’ histoire de I’ évangélisation et des processus duels de « révélation et de révolution » engendrant
des logiques d’ enchantement réciproque entre colonisateurs et colons ont été étudiées par les
Comaroff (2008) laissant apparaitre « une dialectique de la modernité « (2009), oscillant entre
« conscience de la colonisation » et « colonisation des consciences » (p.54). L’ historicisation de
I’indépendance chrétienne sud-africaine a été examinée de maniere diachronique (Maxwell, 1999).
L es mouvements pentecdtistes dans e pays ont fait I’ objet d’une myriade de travaux (Anderson,
1992 ; 2005 ; Kgatle, 2019 ; Chandomba, 2007), en premier chef I’ Apostolic Faith Mission (De
Wet, 1989 ; Kgatle, 2017a et 2017b ; Frahm-Arp, 2010 ; Nel, 2018) ou les mouvements dits
génériquement charismatiques (Helgesson, 2006; Inbody, 2015). La dialectique pentecttiste entre
religion et démocratie libérale fut scrupuleusement scrutée (Meyer, 2007) sans toutefois faire
ressortir les dynamiques contradictoires et ambivalentes de désenchantement du monde et de
réenchantement par le capitalisme. L’ émotion est un trait saillant du mouvement comme il a été
montré au Brésil (Corten, 1999) mais les recherches ne croisent pas suffisamment la dimension
psychanalytique que notre approche jungienne permet de pallier.

On se focalisera donc ainsi plus spécifiquement sur les cérémonies présidées par le charismatique
pasteur Russel de la RFM orchestrant des divertissements divers et variés exaltant la joie de ses
fidéles.

-2/28-



TR e

_;.,,.....?'-'-I R TLTE

R LTl

Photographie 2 : le pasteur Russell en entrepreneur du salut

C’est un courant plus progressiste que celui de I’AFM qui sanctifie le capitalisme de maniére
moderne en utilisant les outils numériques al’ instar du groupe WhatsApp mis en place par le jeune
prélat zimbabwéen. Ainsi en témoigne ce message envoyé un jeudi al’aube : « Les évangiles
expliguent comment Jésus bénit ceux qui réussissent a monter leur commerce ». Les activités qu'il
préside dans le cadre de la communauté participent d’ une dynamique d'un salut hic et nunc dans
une métaphysigue contingente de la finitude. L’ enjeu métaphysique sera de comprendre de quel
régime d’ historicité est la métaphysique gu’ on définira comme causa sui qu’ entrouvre le mantra
ostensiblement affiché al’ entrée de Kayamandi « the true light is already shining »

Cette communauté représente, a maints égards, comme |’ attestera graduellement ce texte, un
laboratoire social « de larecomposition du religieux et du politique » (Lefort, 2001). En premier
lieu, car son succes reflete la « pentecétisation globale du christianisme » (Kalu, 2009). Sur les
deux milliards de chrétiens que compte le monde, un quart sont, dorénavant pentecétistes (Kalu,
2008) — tandis qu’ils n’en représentaient, en 1980, que 6% (Gifford, 2015). Salocalisation dans un
township de la « nation arc-en-ciel » retranscrit la syntaxe de I’ espace mondialisé actuel dont les
maux sont exacerbés dans cette marginalité urbaine, vérifiant du reste la formule certalienne que
lorsque « le politique s efface, le religieux revient » (De Certeau, 1973). La nation arc-en-ciel
symbolise en effet triplement notre Zeitgeist consubstantiellement multiculturel, démocratique et
néolibéral. Transparaissent donc alalumiere de ce terrain les pathol ogies sociales contemporaines.
De la appréhendera-t-on |’ enchantement religieux comme un « fait social total » c’est-a-dire
gu’elle met « en branle dans certains cas la totalité de la société et de ses institutions » (Hubert et

-3/28-



Mauss 1902 :65, Mauss, 2007).

Signalons que cet article est issu d’un travail de post doctorat qui fait I’ objet de deux livres a
paraitre, nous nous sommes focalisés sur trois Eglises pentecotistes et les fidéles qui y sont affiliés,
ce dans deux townships sud-africain. Outre I’ ethnographie, ce travail s appuie sur trente-huit
entretiens avec Russel et sesfideles. Ils ont été réalisés les mercredis soir et les dimanches apres les
offices ou durant les trajets en voiture avec le pasteur Russel et ses fidéles avec lesquelsj’ai eu
I’ occasion de sympathiser. Nous déconstruirons les scenes observées et nous nous livrerons a une
exegese des discours de maniére pluridisciplinaire, a savoir essentiellement par I’ anthropologie, la
philosophie, l1a psychanalyse et |a théologie.

Le pasteur Russel peut s apparenter, a cet égard, a un « entrepreneur de I’ enchantement » (Winkin,
2002) dont la mission primordiale est d’ assurer a ses fidéles qu’ils soient en mesure d’ évacuer les
maux divers et protéiformes qui se cumulent et s enchevétrent inextricablement dans cette
marginalité urbaine. Ce responsable revendique, en effet, comme enjeu principal d offrir a ses
pratiquants I’ espérance du salut a travers un empowerment, a savoir un processus actif
d’ émancipation individuelle. A chaque entrée en scéne il clame charismatiquement : « It's fire
time ». Russel développe des logiciels. | aconfectionné en vertu de cette compétence un logo qu'il
a publié sur son groupe Facebook.

Photographie 3 : Logo de la Revival Ministries Church confectionné par le
pasteur Russel

-4/28-



Celle-ci recouvre plusieurs ordres au sein desquels circulent ses fidéles si bien qu’ils s auto-
entretiennent. La premiéere dimension de |’ émancipation reléve du domaine socio-économique
puisqu’il vante la réussite matérielle dans une verve capitaliste. Autre mission qu’ on peut qualifier
de séculaire, celle de divertir ses fideles en proposant, durant les cérémonies, ce gqu’un de ses
membres qualifia de « parenthéses enchantées ». Au demeurant si le pasteur fait prévaloir une
logique individualiste dans la réalisation de |’ existence de ses coreligionnaires, chacune d’ entre
elles se nourrit du reste de substantifiques échanges collectifs avec I’ ensemble de la communauté
gu'il préside et structure par des entrelacs festifs.

BEVI\!AL FIRE MINISTRIES

ZIMBABWE PRESENTS

ZIMBABWE

CAPE TOWN

72 HARARE STREET CNR BUTE STREET |

(OPP MARKET SQUARE). ENTRANCE IN BUTE STREET

TIME : 3:00 PM TO 4:00AM
FOR MORE INFORMATION 263 77 257 7057 WWW.RFM.ORG.ZA

Photographie 4 : Flyer du pasteur Russel pour la promotion de ses shows
religieux. Source : site Facebook de la Revival Fire Ministries.

-5/28-



Les fidéles de la RFM vivent magjoritairement dans la promiscuité, la violence et |a précarité du
township de Kayamandi. Or, leurs maigres ressources compromettent la possibilité de sorties
culturelles ou de s évader en vacances. Pour pallier ces manques et combler d’ éventuelles
frustrations que deux d’entre eux confessérent durant des entretiens explicitant le sentiment
commun en ces stigmates urbains du régime raciste tant honni que « |’ apartheid n’est pas fini »
(dixit Ashley et Elias), le pasteur Russel organise une foultitude d’ évenements susceptibles de
divertir ses paroissiens, a commencer par des weekends a la campagne treés convoités. On se
restreindra toutefois a deux autres exemples illustrant que cette communauté est source
d’ enchantement grace aux activités frénétiques organisées par le pasteur. Ce dernier s avere étre
ainsi I'entrepreneur d' un salut se déployant pourtant avant tout hic et nunc dans I'immanence
sanctifiée du jeu sacré. Peuvent en témoigner une scéne de danse et une compétition de
déguisements. Toutes deux furent I’ objet d’ une ethnographie qu’ on exposera a travers le prisme de
I’ enchantement. Celui-ci nejaillit plus tant d’ expectatives quant a un hypothétique au-dela gu’ en
vertu de lagloire sacrale dorénavant permise par I’ effervescence du divertissement.

Ainsi tant la vocation que la gageure dudit pasteur sont-elles d offrir des « biens du salut » (Weber,
1995 : 65). Au sociologue d’expliquer et de préciser que ceux-la « ne doivent nullement étre
cherchés par le chercheur empirique comme se rapportant seulement ou prioritairement a |’ au-
dela» (1995 : 21). En I’ occurrence, les « biens du salut » qu’ offre le pasteur Russel sont avant tout
intramondains. On explorera donc deux séquences caractéristiques illustrant cette quéte
d’ effervescence collective. Or, n’ est-ce pas paradoxalement de celle-ci, pourtant a priori seculaire
et collective, que procéde désormais I’enchantement pentecttiste consacrant ultimement un
salut d’ aspiration individualiste ?

Nous dévoilerons pourquoi celui-ci se déploie, depuis ce paradigme, essentiellement dans
I’immanence du social. N’embrassant plus tant une perspective eschatologique, |a sotériologie
pentecétiste, a savoir la doctrine du salut, vise donc davantage désormais ce qu’on a qualifié
« | éernité du présent ».

L’ enjeu serade réussir a dépasser le simpliste dilemme classique entre la thése de la « revanche de
Dieu » (Kepel, 1991) et celle d'une sécularisation a |’ceuvre dans le paysage religieux
contemporain (Swatos and Olson, 2000). En effet, étaiera-t-on, I’ effervescence qu’ engendrent ces
différents événements festifs constitue, a la fois, un pont et une fusion entre les dynamiques de
réenchantement (Berger, 2001) et de « démagification » (Weber, 2003 : 51). Les différents
divertissements proposés par le pasteur de cette Eglise cristallisent ainsi la nature désormais
consubstantielle du sacré et du profane qui transparait, durant ces cultes, a travers ces activités
ludiques.

Nous détaillerons et analyserons dans deux parties successives les ethnographies d’abord d'une
scene de danse au sein d’ une cérémonie de la RFM ayant généré une effervescence collective.
Nous procéderons ensuite de la méme maniére avec une compétition de déguisement qui a laisse
percevoir une dynamique d’ enchantement.

|. « Dansons maintenant » : un divertissent capitaliste
pascalien ?

-6/28-



Photographie 5 : une scéne de danse impromptue dans e hall qui sert d’' Eglise de
la Revival Fire Ministries, Kayamandi, Stellenbosch. Sources : archives
personnelles

A. L’effervescence: un « individualisme de groupe »?

A d'innombrables reprises, lors principalement de lafin des cérémonies se déroulant les mercredis,
le pasteur Russel propose a ses fidéles de venir sur I’ estrade ou il officie. Un des membres joue le
réle de degjay et lance immédiatement une compilation musicale trés entrainante. L’ Eglise est en
réalité une petite salle dans un batiment insalubre qui ne peut regrouper plus d’ une centaine de
personnes. Des banderoles tissées de couleurs vives sont soigneusement apposees sur les murs
décrépis, arborant le mantra de leur foi martelé ad nauseam tout au long de I’ office « Lord is with
You ». Laveénusté du précepte religieux n’est pas sans trancher avec la vétusté profane de ce lieu,
qui sert, en effet, le reste de la semaine d’ entrepdt de peinture. Edifice délabré lui-méme
représentatif de I’architecture urbaine dans laquelle évoluent ses impécunieux dévots qui
S entassent dans les baraquements en tole ondulée du township le jouxtant.

Chaque dimanche les fideles sont impatients d’ assister a sa cérémonie et a une des séguences les
plus attendues qui est celle de I'invitation a danser « Maintenant, il est temps de danser les

-7/28-



amis! Lafoi c'est aussi laféte danslajoie avec notre Seigneur ! On est ici aussi pour se divertir !
Allez, venez tous danser pres de moi ! Le Seigneur aime vous voir danser ! Dansons maintenant !
Cest laféte! » corne alors le pasteur Russel. Ce sont les croyants |es plus jeunes, indifféremment
hommes ou femmes, qui se révelent les plus exacerbés par ce trépidant intermede ludique. En
moyenne une vingtaine d’ entre eux montent alors frénétiquement prés de lui et se mettent a danser
de maniére endiablée. Les entretiens avec les fidéles nous ont significativement éclairés sur les
conditions de possihilité de I’ effervescence. Rappel ons préalablement la thése de Gustave Le Bon
sur la psychologie des foules. 1l leur créditait une psychologie particuliere, car un individu,
argumente-t-il, pris dans une action collective, perd aussitét ses caracteres d'individu singulier. 11
se fond alors dans la masse pour penser et agir comme €elle dans un grand mouvement collectif ou
il n"est plus que le maillon d’un « grand Tout » qui le dépasse (1995 : 46), engendrant
consécutivement une « ame collective » (1995 : 71).

Aussi lafoule aurait-€lle le pouvoir de pulvériser les élaborations psychiques individuelles, faisant
alors resurgir un substrat inconscient commun. De |& énumére-t-il alors plusieurs causes. D’ abord
indique-t-il un sentiment de « puissance invincible » (1995 : 139) et une disparition du « sentiment
de responsabilité » (1995 : 141). Il pointe ensuite un phénomeéne de « suggestibilité » (1995 : 151),
soit un évanouissement de la conscience ainsi qu’ une abolition de la volonté et du discernement.
Enfin reléve-t-il une soumission hypnotique a un guide, d’ ou découlent un phénomeéne de «
contagion mentale » (1995 : 153) et la promotion de |’ intérét collectif sur I'intérét personnel. Or, le
pasteur Russel peut correspondre, a premiere vue, a ce role de guide auquel les fidéles semblent se
soumettre dans une logique possiblement hypnotique. C’ est en des termes dithyrambiques, qui ne
sont pas sans rappeler une passion amoureuse, qu’ une jeune croyante me parla de lui. « Russel est
simplement génial. Il a un charisme incroyable ! Je suis sous le charme ! Et ses préches sont
souvent juste enivrants. Je pourrais |’ écouter durant des heures! ». Le jour de son anniversaire, des
dizaines de messages salueront ses initiatives en faveur de « lajoie incandescente qu’il prodigue »
(dixit Ashley, jeune fidele de 19 ans).

-8/28-



Revival Fire Ministries

Kovittday

President Russel

We celebrate and honour you!
You are Great Blessing to Us all!!

25 August

Photographie 6 : affiche publiée sur le mur Facebook du pasteur Russel.
Sources : page Facebook du pasteur Russel

1. LeBon vaplusloin dans son analyse de lafoule. Celle-ci s apparenterait a une régression ; dans
cette configuration, I’individu reviendrait alors a ses instincts. Ainsi ce dernier se voit-il donc
apposer |’ épithéte de « barbare » (1995 :157). Emile Durkheim emploiera, dans une logique
relativement similaire, le concept d’ « effervescence collective » (2013 : 294) pour désigner cette
expérience de la « perte de soi » dans |’ extase collective. Ainsi, « une fois les individus
assembl és, décrit le sociologue, il se dégage de leur rapprochement une sorte d’ éectricité qui les
transporte vite a un degré extraordinaire d exaltation » (2013 : 298). L’ effectivité de cette force
résulterait de I’ effet de la fusion des individus en une entité collective. A I évidence, les fidéles
qui se sont empressés de danser sur |’ estrade ont offert la vision d’ une sorte d’ extase al’ échelle
communautaire. Pourtant, doit-on en conclure gue cette apparente « effervescente collective »
témoigne nécessairement d’'un évanouissement de I'individu au profit d’un tout ? Reprenons
I’idée d’ une mise en scéne de soi développée par Goffman (2003) en insistant sur |’ idée que cette
cérémonie est une mise en abyme de la société-spectacle (Debord 1967)

« Lavie est une piéce de théétre : ce qui compte, ce n’est pas qu’ elle dure longtemps, mais qu’ elle
soit bien jouée », Sénéque, Lettres a Lucillius

Selon une célébre formule socratique, une vie non examineée, ¢’ est-a-dire non racontée, N’ est pas
digne d’ étre vécue. La vie biologique (z6€) n’est pas encore du vécu interprété (bios), organisé
politiquement, transition de la vie au vécu gréce a la médiation. Pour Aristote, la tragédie est

-9/28-



mimesis praxeds, c’ est-a-dire représentation d’ actions et mise en scéne de son histoire (Aristote
and Voilquin, 1998). Le récit de soi est le processus ou I’individu devient sujet de sa destinée, et
finalement maitre de son existence (Ricoeur, 1990 ; 1991). Sans récit, la vie est dans les limbes.
Elle n’ advient qu’ en étant contée ; a ce titre, « étre en vie, ¢’ est avoir une histoire a raconter. Etre
en vie, C'est précisément étre le héros, le centre de I’ histoire de toute une vie » (Mendelsohn et al.,
2009). Le pasteur Russel et ses apbtres mettent en scéne dans une mise en abyme le storytelling
capitaliste de la société sud-africaine atravers le récit de fidéeles ayant connu une ascension sociale.
Ce aors que lanation arc-en-ciel a connu au début des années 1990 une transition démocratique et
une ouverture économique au monde (Bond, 2000). Au risque que |’ on passe d’ un apartheid de
races a un apartheid de classes (Seekings and Nattrass, 2005), fussent ces deux notions
inextricablement enchevétrées de maniére ostentatoire en ces soci étés périphériques.

Photographie 7 : une assemblée en pleine extase collective, mais relevant
pourtant d’ un solipsisme. Source : archives personnelles

-10/28-



L ——

Revival Fire Mlm [ries _.
stellenbosch churchj#

> =10-12 JUNE

@ AMANA HERMANUS

prar e
‘»-v\,--*'.'- -, i

Photographie 8 : Flyer fagonné par e pasteur Russel proposant un week-end en
camping. Sources : site Facebook de la Revival Fire Ministries

Dans Lesrites d’interaction, Goffman reprend la définition que donne Durkheim du rite dans Les
formes élémentaires de la vie religieuse. Durkheim considere que la religion correspond a un
ensemble de croyances et de rites portant sur des objets sacrés. Par cette distinction subodore-t-il
une séparation entre lathéorie et la pratique ainsi qu’ entre les représentations et les actions. Congu
comme secondaire par rapport a la représentation de I’ objet sacré, le rite traduit une conscience
collective dont I’ effervescence ponctuelle des cérémonies permet d’ affirmer une unité sociale que
la fragmentation de la société post apartheid met en péril. Durant les rituels communautaires
organisés le week-end, et plus spécifiquement ce week-end au camping, Russel permet de dépasser
les oppositions classiques entre le tout et |a partie puisque les extases mettent en scéne une
symbiose entre I’individu et la communauté. Le cadre de |’ expérience des activités ludiques
chapeautées par Russel permettent d’ opérer simultanément le « devenir soi » (selbstwerden) (Jung,
1928) atravers la catharsis du divertissement qui s opére dans dynamique collective synergique.
Comme I’ explique-t-il « L”homme mérite qu’il se soucie de lui-méme, car il porte dans son ame
les germes de son devenir. » Le grand psychanalyste suisse désigne « I’individuation » comme « le
processus psychologique qui fait d’un étre humain un individu, une personnalité unique,
indivisible, un homme total » (Jung, 1990, p.89). Par I’entremise de |’ « operation room » et de la
« forgiveness therapy » durant laquelle le public se livre notamment a la glossolalie qui fait
fonction de cathartique et révéle la structure de la société (Dubarry, 2019) ; dans une atmosphere
électrique, le fidéle parvient ace que Jung désigne comme une « métanoia ». Ce terme grec

-11/28-



verbe [???7], (percevoir, penser, concevoir), et signifie un « changement de vue», une
«transformation de I’ esprit», un «renversement de la pensée» (Jung and Cahen, 1994). Jung utilise
ce mot dans sa conception du processus d’individuation pour désigner une transformation de la
psyché par une sorte de guérison initiée par des forces inconscientes. Ainsi s agit-il d une
transformation compléte de la personne — transformation qui ressemble follement a celle qui se
passe al’intérieur d’'une chrysalide. De |a émet-on la these que I’ effervescence cérémonielle joue
une fonction régulatrice dans I’ équilibre psychique des fidéles assurant une meilleure homéostasie
au corps social de surcroit.

B. L’effervescence collective : un catalyseur de I'individualisme

On conceptualisera comme un « individualisme de groupe » cette diaectique de |’ élément et de la
partie. Par ce concept, il s'agit de mettre en évidence que |’ effervescence entraine moins une
« perte du soi » qu’ une exacerbation d'un certain narcissisme individuel, d’une émulation ainsi
gu’une atomisation des volontés des croyants. Aussi peut-on sans doute percevoir dans une
certaine mesure une « culture du narcissisme » pour reprendre |’ expression de Christopher Lasch
(2008). Ainsi la scene fut-elle filmée et mise en ligne sur Facebook ou les participants se sont
lancés dans un jubilant concours de celui qui remporterait le plus de « likes ».

Le fidele pentecdtiste est d emblée en effet appréhendé prioritairement dans son individualité.
Raison pour laguelle le pasteur Russel embrasse comme ambition de leur offrir |’ opportunité d’ une
émancipation individuelle comme en témoigne son mantra d empowerment, a savoir
I’ émancipation individuelle par I’ entremise du marché. Une jeune fidele 2] me débonda ainsi :
« Le pasteur Russel me propose de la joie et me donne de |’ énergie pour s en sortir et pour réussir !
C’ est mon sauveur ! Je ne peux que le louer ainsi que notre Seigneur ! » Cela corrobore alors notre
thése que I’ effervescence qu’il génere ne signifie nullement I’ é&iolement de I’'individu au profit
d’un hypothétique « grand tout » ou d’'une éventuelle « ame collective ». Au contraire,
I effervescence procede-t-elle, en amont, d’ une logique d’individuation et alimente, en aval, le
processus de subjectivation de ses fideles.

Cette Eglise propose par ailleurs & ses membres une fonction cathartique, car elle permet aux
fideles de purger ce que Baruch Spinoza désignait comme les « passions tristes » (Spinoza 2005,
p.56) et d’évacuer une possible déréliction, en cela que I’ effervescence qu’ elle engendre leur
parait une preuve temporelle qui Iégitime leur foi et leurs espérances spirituelles comme |’ attesta
cette jeune fidéle. Ainsi me confia avec pétulance I’ une de ses fidéeles, officiant comme femme de
meénage le reste de la semaine, « je me sens libre et tellement mieux apres m’ étre |achée en
dansant ». Son amie, elle aussi employée de maison, adjoindra « quand je sors de la cérémonie et
guej’a dansg, j'al |I'impression d’avoir évacué tous mes tracas. Je me Sens une personne neuve.

J ai tellement plus d’ énergie pour réaliser mes projets personnels ».

Nous avons pu observer durant notre ethnographie de cette scene au cours de laquelle une
vingtaine de fidéles ont progressivement fait irruption compulsivement sur |’ estrade pour danser,
I"importance de ce que Gabriel Tarde nomme la « contagion » (2009, p.71). Le sociologue
explique, pour reprendre I’ expression de son livre éponyme, que « leslois de I’ imitation » régissent
les mécanismes du corps social. Les « rayons imitatifs » (2009, p.113) participent donc alors d’ un
processus de socialisation. Deux individus qui interagissent réguliérement s'imitent |'un |’ autre.
Ains s agit-il d’un processus dynamique ou les deux parties se transforment réci proquement.

René Girard va prolonger et approfondir cette perspective (2014). L’ anthropologue va alors

-12/28-



dénoncer une double illusion. La premiere est subjectiviste et consiste a penser que nos desirs se
fondent dans notre spontanéité. La seconde est objectiviste et consiste a croire que ce sont les
gualités intrinseques de I’ objet qui font sa séduction. De |a va-t-il forger la thése du « désir
mimétique ». Aussi met-il en évidence « un triangle du désir ». Le sujet ne désire jamais de
maniere véritablement autonome. Entre lui et le désir, il y a toujours nécessairement une tierce
personne. De sorte que ce qu’il désire, en définitive, c’'est ce que désire autrui. Ainsi le désir est-il
intrinségquement mimétique en ce qu'il est généralement imitation du désir de I’autre. En
I occurrence, le pasteur Russel fait figure, pour mobiliser la terminologie girardienne, de
« médiation interne » (Girard, 2014 : 88). C'est en effet |’ hiérarque religieux qui joue le réle de
modéle structurant initialement le désir mimétique de ses paroissiens puisgu’il commence
invariablement a danser tout seul. Mais le pasteur Russel prestement interpelle-t-il alors
I”assemblée : « Venez tousici ! Suivez- moi ! Déhanchons-nous au rythme de cette merveilleuse
musique ! Le Seigneur aime vous voir joyeux ! » Les fideles accourent alors et se hissent
vélocement sur I’ estrade et imitent ses dandinements en riant et en chantant.

Une effervescence religieuse séculiére sustentée paradoxal ement par un jeu sacral

Comme on I’ avait souligné de maniére liminaire, Max Weber emploie le terme Entzauberung qui a
été maladroitement traduit par sécularisation. En réalité, le mot allemand signifie plus exactement
et littéralement « démagification ». Or, |’une des coreligionnaires de la RFM me confia la
dimension thaumaturgique des cérémonies : « Grace au pasteur Russel, j’ai I’impression
gu’ absolument tout est possible apres ces moments miraculeux et que le monde entier m'’ appartient
a condition bien sir d’avoir lafoi et de m’investir entierement ». Or, quelle est |a nature de la
puissance sacrale que cette croyante attribue a cette séquence pourtant a priori profane ? Sa
référence a ce qu’ elle désigne dans ses propres mots de « sacré » (« holy ») nous invite donc a
explorer la nature du sacré et a tenter de comprendre ses ressorts ainsi que les conditions de
possibilité de son efficience. Indiquons que le matérialisme pentecttiste a été condamné comme
une hérésie gnostique par les autorités pontificales

Or, notre ethnographie a dévoilé que la source du sacré provient en réalité, sans doute plus
exactement et inversement, du jeu alimentant I’ émulation physique et morale des participants. De
cette derniére jaillit le sacré en ceci qu'il institue une rupture avec le profane, assimilable en
I’ espéce ala possible dérdliction d’ un quotidien réduit sinon, pour ces pratiquants a la pesanteur de
la misére aliénante du township. C’est donc inversement a des moments de gréce que |’ on assiste,
ce qui transparait dorénavant dans la glorification des corps et des vertus salvatrices et purgatives
de cette jubilante parenthése. Au demeurant, le souci revendiqué de ce pasteur d’assurer
I”’empowerment de ses affiliés nous amene cependant & souligner la dimension
consubstantiellement communautaire et individuelle du divertissement. Il nous faut donc introduire
le concept d' habitus tel que théorisé par Pierre Bourdieu (2018) qui, en offrant une théorie de la
pratique, permet de dépasser I’ alternative entre holisme et individualisme. L’ habitus forme les
conduites ordinaires. 1l les rend automatiques et impersonnelles en ce qu’ elles sont « signifiantes
sans intention de signifier » et qu’ elles révelent une « structure structurée agissant comme structure
structurante » (Bourdieu, 2018 : 87). Or, danser pour ces fidéles manifeste la double logique
d « intériorisation de I’ extériorité » et d’ « extériorisation de I’ intériorité » mise en exergue par P.
Bourdieu (2018 : 121).

En effet, d'une part, ces croyants incorporent individuellement I’ effervescence collective, les
animant d’'une énergie salutaire. D’ autre part, leurs corps expriment leur joie latente alors qu’ils
peinent souvent a accoucher personnellement des émotions positives dans le contexte oppressif de

-13/28-



I’ &pre quotidien de leur township. Leur hexis corporelle traduit leur ardente ferveur résultant de
I”’émulation que suscitent les préches enflammés du pasteur Russel. Ce reldchement des instincts,
ordinairement refoul és dans leur quotidien vexatoire placé sous e sceau de la misére, s apparente a
ce titre a une catharsis. |l correspond, pour reprendre une terminologie freudienne & « un retour du
refoulé » de sorte que cette effervescence contribue a les libérer de la pesanteur de maintes
frustrations jusque-la ensevelies dans les tréfonds de leurs psychés. Les déhanchements sont
saccadés et redoublent d’ intensité & chague parole ou geste de leur pasteur. Aussi cette danse n’ est
pas tant le produit d'une croyance collective que d’ « une stratégie inconsciente » (Bourdieu,
2018 : 131) des individus susceptibles d’ augmenter leur « puissance d’ agir » personnelle. En cela
I effervescence est pourvue d’ une fonction sociale et psychologique tant collective qu’individuelle.

Il. La funny dressing competition : ’enchantement par
le divertissement capitaliste

A. L'enchantement par le jeu ou la fusion du sacré et du profane

Photographie 9 : une affiche de la RFM dans la périphérie de Stellenbosch.
Source : archives personnelles.

Un vendredi soir, je recus sur WhatsA pp, un message du pasteur Russel invitant chal eureusement
tous ses fidéles a venir déguisés au prochain office. « Dimanche je vous propose une funny
dressing competition ! Apres la cérémonie, on fera défiler chacun d entre vous et on élira la
personne qui a été la plus inventive. Venez nombreux ! » Le jour J, tous les fidéles vinrent

-14/28-



déguisés, qui en corsaire, qui en marin ou encore, sans étre exhaustif, en femme pour quelques
hommes — et inversement. Le vainqueur fut Elvis pour son déguisement de gangster old school.
Les témoignages recueillis a I’issue de cette compétition furent dithyrambiques. |ls traduisirent
unanimement |’ effervescence collective exceptionnelle qu’ elle déclencha. Ainsi de cette jeune
fidéle : « Le pasteur Russel est un fantastique pasteur ! Je me sens exister grace alui ! J adore sa
formidable inventivité pour amuser tout le monde. Il donne du sens a mon existence ! »

i

-15/28-






Photographies 10, 11 et 12 : podium de la Funny dressing competition. Source :
archives personnelles.

A travers |’exemple du « pouvoir transformationnel du jeu », Erving Goffman développe sa
pensée en théorisant le concept clef de modélisation. Lorsque des enfants s’ amusent aux cow-boys
et aux indiens, ils jouent en définitive a la guerre — ils prennent modele sur la guerre- mais en
abandonnent la plupart des attributs et des caractéristiques. |l ne viendrait pas a l’idée de I’un
d’entre eux de s en prendre gravement a un camarade ; tout commeil ne viendrait pasal’idée d un
parent, observateur du jeu, de s'inquiéter pour la santé de son enfant : « ils ne font que jouer ». lls
appliguent a un contenu déja signifiant -cadre primaire- un schéma d’interprétation partagé qui
donne son sens alamodélisation. Ainsi, |’ auteur entend par mode :

‘« ...un ensemble de conventions par lequel une activité donnée, déja pourvue d un sens par

-17/28-



I"application d’un cadre primaire, se transforme en une autre activité qui prend la premiére pour
modéle mais que les participants considérent comme sensiblement différente. » * (Goffman, 1969,
p.90)

Par sa distinction systémique entre |’ activité originale et sa copie modélisée, Erving Goffman
analyse de nombreux exemples de modélisation. Il les regroupe en cinq catégories dont il précise
les caractéristiques : les faire-semblants, les compétitions sportives, les cérémonies, les réitérations
techniques et les reformulations. Cette « funny dressing competition » fusionne ces composantes
pour & lafois mettre en scene le capitalisme en son expression d espace concurrentiel et procurer
un exutoire aux avanies qu'’il généere parmi cette population impécunieuse dont la segrégation et le
taux de chGmage exceptionnel risqueraient de remettre en cause les fondements de ce paradigme
économique.

Aussi nous faut-il maintenant souligner que |’ enchantement produit par cette compétition tire
précisement sa singularité de I’ intrication ou, plus exactement, de lafusion du sacré et du profane.
Mon ethnographie et mes entretiens ont en effet mis en évidence que les fidéles de la RFM
baignaient, dans I’ ensemble, dans une sorte de joie. Or, comme I’ écrit F. Nietzsche « Toute joie
veut |’ éternité, la profonde, profonde éternité ».

L’ ambiguité et la complexité du salut pentecttiste tiennent, en réalité, en ce qu'il procéde d’ une
sorte de syncrétisme entre divertissement et foi. Ainsi que me le confessa Elvis : « sans|’ Eglise de
Russel, je serais seul pour combattre la violence, la misére et I’ennui. Elle me divertit et croire
m’ aide beaucoup dans mavie de tous les jours ». La communauté permet a ces croyants, dans une
logique essentiellement individuelle, de s arracher ala mortifere lassitude du quotidien marqué par
les violences protéiformes du social (criminalité, sida, précarité, etc.). Elle permet surtout, au final,
d’ échapper a la déréliction. Le salut ne doit donc plus s appréhender dans une dimension
strictement religieuse, en ce qu’il dénoterait une quéte purement spirituelle, voire mystique, sur le
chemin amenant ultimement, comme le fait prévaloir une frange importante du catholicisme, au
Jugement dernier.

Aussi |’ effervescence procede-t-elle d’ une sacralisation de ce qui apparaissait auparavant comme
résolument profane, en I’ occurrence, le divertissement. Des lors semblent fusionner, en ces
intermédes ludiques, le sacré et e profane. Pour E. Durkheim, les é éments sacrés ne se distinguent
pas forcément des profanes par une supériorité de dignité et de pouvoir, mais par I’ « hétérogénéité
absolue » (2013 : 91) qu’'on leur attribue. Ce qui justifie, partant, leur mise a I’ écart. Or une
religion se définit, dans son paradigme sociologique, « comme un systéme solidaire de croyances
et de pratiques relatives a des choses sacrées, c’est-a-dire séparées, interdites, croyances et
pratiques qui unissent en une méme communauté morale, appelée Eglise, tous ceux qui y
adherent » (2013 : 139). Force est d admettre, al’ aune de nos ethnographies des cérémonies de la
RFM, que se dissout indéniablement et visiblement la frontiere entre le sacré et le profane. En
témoigne cette affiche dont |a prosodie associe le divin (« royaume ») au champ lexical du
capitalisme (« agent »). Le capitalisme s enchevétre de maniere syncrétique avec le sacré du
religieux.

-18/28-



REVIVAL FIRE MINISTRIES

QUTH AFRICA PRESENT

pr
won

CONFERENCE 2019

VENUE:

Photographie 13 : flyer de la RFM. Source : site Facebook de la Revival Fire
Ministries

L’homme moderne, qualifié sans doute trop hativement et simplement par Mircea Eliade
d’ « areligieux », n’a pas toutefois pour autant éliminé entierement lareligiosité. En effet, convient
néanmoins M. Eliade, conserve-t-il des traces de celle-ci, qui perdure dans « le temps des
réjouissances et du spectacle, et du temps festif » (Eliade, 1967 : 153). Or, la féte, parce qu'elle
obéit a de tout autres regles qu’ a celles ordinairement instituées, est, au sens strict, quelque chose
de « séparé », C'est-a-dire littéralement de « sacré » puisgue ce terme vient du latin sacer signifiant
« ce qui est séparé ». Roger Caillois justifie donc également sa nature sacrale, tant elle représente
« un tel paroxysme de vie et tranche si violemment sur les menus soucis de I’ existence
guotidienne » (2015 : 98). Aussi apparait-elle « al’individu comme un autre monde, ou il se sent
soutenu et transformé par des forces qui le dépassent » (2015 : 149). De la cette activité ludique

-19/28-



témoigne-t-elle de la sacralisation contemporaine du divertissement.

B. La félicité séculiere et matérialiste de cette compétition : signe
paradoxal et contradictoire d’un désenchantement du monde ?

ADMISSION H ‘ ‘Q\
\

FREE ﬂ
Souﬂq/rA uca/

ELLARD CHERAYI ‘. \ SHAH[]N MANYONGANISE

\ )
RREaE
q LT “J |

Photographie 14 : Flyer flamboyant et alléchant d’ une « conférence » gratuite.
Source : site Facebook de la Revival Fire Ministries.

Il faudrait parler d’ un « empire du présent » pour caractériser la spécificité de la Weltanschauung
pentec6tiste comme en témoigne cette publicité religieuse. En effet, les fidéles semblent s’ étre
soustraits a |’ autorité du passé qui régissait auparavant les sociétés religieuses. Aussi « le régime
d’historicité » de la RFM, pour reprendre une expression de Francois Hartog, reléve du
présentisme, ¢’ est-a-dire celui d’ une valorisation du présent qui S est « étendu tant en direction du
futur que du passé » (2014 : 169). L’ enchantement de cette séquence est sacralisé al’ aune non plus
du passé comme peuvent le permettre les traditions, celles dont M. Weber les désignait (2003 : 91)
comme « |’ éternel hier, ¢’ est-a-dire celle des coutumes sanctifiées par leur validité immémoriale et
par I"habitude enracinée en I’homme de les respecter ». Ce n’est pas non plus la promesse de
I’ éernité d outre-tombe, telle que I’ établit visiblement |’ eschatologie catholique par exemple, a
laquelle s affilient ces fideles afférents et qui préside le processus d’ enchantement du monde. En
définitive, c’est I’ éternité du présent qui est dorénavant |I’azur de la foi et qui participe d’'un
apparent réenchantement de leur monde. Ce dernier néanmoins est en partie illusoire. Le
présentisme pentecOtiste dénote en réalité une dynamique ambivalente de
désenchantement/réenchantement du monde par |e sacro-profane du capitalisme.

L’Eglise RFM s'inscrit, & ce titre, non plus dans une hétéronomie, a savoir le consentement et
I’ obéissance a des lois extérieures provenant d’ une autorité transcendante. Cornelius Castoriadis
expliquait ainsi que les sociétés affiliées a ce mode d' organisation « fonctionnent [...] sur la base
d’un systeme de valeurs découlant d’un principe qui leur est alafois extérieur et supérieur : les
normes de lavie individuelle et sociale sont ordonnées a une fin autre que la société, autre que les
groupes ou les individus qui la composent » (2000 : 89). Or, a contrario la RFM s'inscrit-elle
résolument dans une logique d’ autonomie. Que ce soit celle d’un sujet individuel ou d’ une société

-20/28-



démocratique, en celle-ci transparait 1a volonté individuelle ou collective de se conformer a des
lois que le sujet ou la société se sont eux-mémes donnés. Le présent devient donc alors ainsi
I"autorité instituante du social.

Le philosophe et historien Marcel Gauchet a étayé la thése selon laquelle le christianisme
S apparenterait a « une religion de la sortie de la religion » (1985). Ainsi la création du monde
moderne procéderait d’ une substitution d’un mode de fondation & un autre. Nous serions passes
d’ une fondation magico-théologique et transcendante a une fondation rationnelle et immanente. De
surcroit introduit-il une subtile articulation entre les deux processus apparemment antinomiques de
sortie et de retour du religieux, ce qui lui permet de réaffirmer la these du désenchantement contre
celle du réenchantement de la réalité sociale. Les manifestations visibles du soi-disant
réenchantement du monde tels que le fondamentalisme, le spiritualisme, mais aussi donc, a
I’ évidence, le pentec6tisme — et plus spécifiqguement ces singuliers divertissements — ne sont
gu’une double illusion d’ optique selon I’ auteur. Qu’il convient donc de lire non pas comme des
contradictions, mais bel et bien comme d’ ultimes confirmations empiriques de la sortie de la
religion. En effet, le succes de ces divertissements qui occupent une place prépondérante durant les
cultes peut s expliquer par une dynamique de sécularisation du croire. |lIs se déploient
indéniablement en vertu d’ une logique rationnelle dans I'immanence de la vie de leur communauté.

Cette compétition fait donc fonction, telle que I’ exemple précédemment dével oppé de la danse, de
vecteur de sens existentiel 1égitimant, au niveau individuel, I’adhésion communautaire ainsi que la
participation active a ce genre de fétes. La dimension collective de ces moments d’ extase ne doit
pourtant nullement occulter, qu’ elle alimente et amplifie, concomitamment et individuellement, 1a
encore, dans une certaine mesure, le narcissisme. Cette compétition avait en effet alors amené
ains latotalité des fidéles, systématiquement exaltés, a se prendre en selfie et ales diffuser aussitot
sur Facebook en tentant de prolonger le concours. Nous renvoyant a Pascal lorsqu’il statuait que
« notre unique félicité est d’ étre en Dieu, et notre unique mal d’ étre séparé de lui », (1812).

info@rfm.org.za Revival fire Ministries Capetown www.rfm.org.za
presents

crad s,lelllenbn’sclm,,g\,udnoﬂnmé

sun 02 Waich 2014 &
Unit & A Plankenburg. Stellenbosch
9am - 12pm N

) [ Blogger Linked ([} @ f
wj} o o YD flicke “Re"""eﬁigg s
Pst Julius (Guest) Cell: 072 262 1278/073 208 4444 Pst Russel (Host)

Photographie 15 : Flyer syncrétique confectionné par le pasteur Russel pour
mettre en évidence sa fonction entrepreneuriale. Source : site Facebook de la
Revival Fire Ministries.

Le marché s apparente au regard du pentecétisme, sinon totalement & un paradis secularisé, du

-21/28-



moins a un purgatoire. Accusant une longue sécularisation a I’ ceuvre des siecles en sa fonction
d’ apaiser les angoisses propres aux mentalités de chaque époque. Il convient d’ approfondir
I”ambivalence psychique de ces croyants afin de justifier en quoi les sentiments de félicité et
d’ angoisse constituent deux expressions transposant la dualité intrinséque de la plénitude ou
plérdbme précédemment esquissée. Une lecture psychanalytique des « lettres de gratification » que
Russel décerne atrois fideles méritants chague mois permet de dépasser |’ antinomie apparente et
éclairer sur la complexité de I’ enchevétrement de ses sentiments a priori contradictoires. Détaillons
succinctement la scéne. L’ enveloppe contient non seulement un extrait du sermon, mais également
soixante-dix rands. Cette coutume fait un écho diamétralement inverse aux indulgences qui furent
précisément al’ origine du schisme entre catholiques et protestants.

Certains membres sont fébriles, d’ autres extatiques, chacun espérant, au demeurant, en bénéficier.
A Russel incombe de décider qui a mérité cette grace, dit-elle graviter dans la pesanteur
matérialiste terrestre. Pour expliquer les réactions discordantes, il nous faut interpréter cette
gratification qui symbolise, au-dela du simple satisfecit, une transsubstantiation de I’ argent sur
I"autel du capitalisme. Dés lors peut-on continuer la réflexion du théologien Lubac qui étudia
I’usage de I’ expression « corpus mysticum » a travers les siecles depuis la fin de I’ Antiquité
jusqu’a la fin du Moyen Age (Lubac, 2010). Expression forgée initialement pour désigner
I’Eucharistie, il explique les raisons menant & sa projection dans I’ Eglise. Pour Lubac, la perte, &
I’intérieur de I’ Eglise, du sens du corpus mysticum vidé de sa référence eucharistique va impul ser
indéfectiblement a satriviaisation et son extension a toute forme de communauté.

De cette transposition résulteront la querelle des Investitures et maints conflits médiévaux entre
sacerdoce et empire. Chague parti s'échinant a se réapproprier I’analogie du corps mystique
contribuant a ce qu’elle se soit désacralisée crescendo, en la réduisant au final a une simple
analogie organiciste. Voegelin prolongera la réflexion de Lubac en envisageant le Sacrum
Imperium comme un transfert du corpus mysticum. Les deux théologiens partageant
I’intuition d’ une Ecclesia impulsée par le pneuma émanant de la plénitude de puissance (le
pléréma) du Christ (Voegelin and Schmutz, 1994). Le fidéle qui réussit en un self made man est
projeté sur ce marché du salut.

ONE CHURCH
MANY CITIES
DIFFERENT NATIONS

REVIVAL FIRE MINISTRIES

Photographie 16 : Flyer d'un fidéle en christ du capitalisme nommeé en Afrique

-22/28-



du Sud, illustrant les « Black diamonds », ces jeunes self made men sud-
africains.

Similairement dans la Weltanschauung pentecétiste le corpus mysticum et |e sacrum imperium se
sont projetés dans le marché. Ce car de sa pneuma émane invariablement la plénitude de puissance
du Christ, qui dorénavant fait découler le salut de I’amour de I’argent propre au culte du
capitalisme. Jung avait semblablement associé, en la déité du temps grec Aion, I’ éternité et
I"autonomie en I’ archétype du Christ. La félicité observée s expliquerait ainsi par la sensation
d’ éternité qui saisit chaque fidele a mesure gu'’ils s arrachent aux déterminismes anxiogenes. Ainsi
cette lecture jungienne nous permet d’ expliquer d’une part la dissipation de I’ angoisse, fit-elle
partielle. D’autre part percoit-on dans |’ association iconoclaste du Christ au capitalisme la
persistance du théologico-politique relevée par Marcel Gauchet (qui procéde donc paradoxal ement
d’une sortie du religieux et de « I’ éclipse du politique »). La béatitude observée s expliquerait ainsi
par la sensation d’ éternité qui saisit chaque fidéle a mesure qu'’ils s arrachent aux déterminismes
anxiogenes.

Photographie 17 : une scene de transe collective. Source : archives personnelles.

Ainsi cette lecture jungienne nous permet d’ expliquer d’une part la dissipation de I’ angoisse, f(t-
elle partielle. D’ autre part percoit-on dans |’ association iconoclaste] 1| du Christ au capitalisme la
persistance du théologico-politique relevée par Marcel Gauchet (qui procéde donc paradoxal ement
d’une sortie du religieux et de « I’ éclipse du politique ».

Lafélicité observée durant ces scénes d’ effervescence collective exprimerait la fusion du corpus
mysticum et du sacrum imperium dans I’ inconscient du fidéle. Elle traduirait ce que les philosophes
du Moyen-Age désignaient comme le nexus Dei et mundi, soit le lien entre le cosmos visible et le
créateur invisible. Au terme de la gnose théosophique d’ un paganisme du marché véhiculée par le
pasteur Russel se dévoile le Deus logicus du capitalisme ; dés lors le fidele « expérimenterait ce
gue |I’on appelle le divin » (cognitio Del experimentalis) (Beierwaltes, 2009, p. 77.) Cette sensation
d’ éternité se rapporte du point de vue psychanalytique au « sentiment océanique » évoqué par R.
Rolland qui recouvre identiquement I’impression d’ appartenir au « Grand Tout » (Freud, 2019). En

-23/28-



ressort I’ambivalence de la félicité pentecttiste qui manifesterait ainsi un « sentiment océanique »,
contenant a ce titre de fagon contradictoire une angoisse. Celle-ci serait imputable alatension
psychique occasionnée par la fusion du corpus mysticum et du sacrum imperium, soit
I"incorporation du capitalisme dans le Christ. Cette expérience se révéle antagonique en ce qu’elle
se compose d’ un syncrétisme avec le profane. Or le sacré ne peut se confondre avec le quotidien
car il serait, pour reprendre I’ expression de Rudolf Otto, le « ganz andere », id.est |e « radicalement
autre » (Otto, 1924). Le sacré implique, en effet, par principe, une division du monde en deux, de
part et d’ autre d’ une nette frontiére sensible et symbolique qui est perceptible en filigrane.

Raison pour laguelle les fidéles ne peuvent logiquement pas éprouver la sensation de plénitude
sans conflit psychique puisqu’ils sont tiraillés, pour reprendre la métapsychologie freudienne entre
Eros et Thanathos, ¢ est-a-dire entre une pulsion de mort visant la désacralisation de Dieu et une
pulsion de vie tendant a sanctifier leur existence (Marcuse, 1987). Mais |’ effervescence traduit
auss plus profondément un refoulement des pulsions de mort du capitalisme (Maris and Dostaler,
2015) et sa schizophrénie qui sont sublimées en ces intermedes ludiques nous renvoyant au
divertissement pascalien « qui insensiblement nous amuse et nous mene a la mort ». Cette
indétermination suscitant I’ angoisse s ancre dans la kénose en ce qu’ oscillent deux possibilités
originellement intriquées en I’incorporation du spirituel dans le temporel. Dieu est humanisé et
réciproquement la figure de Jésus fait advenir Dieu en |’homme puisqu’il est d’ une double nature.
De cette indistinction du sacré et du profane, de lalibération et de |’ aliénation résulterait la tension
mise en exergue. Elle lui donne le sentiment d’ étre dépendant al’ égard d’'un « tout Autre » alors
méme que ce dernier authentifie supposément la consécration de son autonomie. En ressortira « un
sentiment de présence absolue, une présence divine ». D’ou deux pbéles antagoniques qu’ Otto
désigna comme le tremendum et |e fascinans, soit littéralement de la crainte et du respect, de
I’ effroi et de I’admiration. Il recouvra cette dualité sous le concept de « numineux » (mysterium
tremendum), composant ce qui nous échappe et nous dépasse. Par-la a-t-on mis en lumiére
comment ces fidéles s’ échinent-ils, fut-ce inconsciemment, & s'arracher a cette angoissante
tergiversation a travers la catharsis de I’ effervescence dans une logique de « mimesis de
reproduction » du spectacle du capitalisme mis en abyme durant ces scenes apocalyptiques au sens
de I’Evangile de Saint Jean, & savoir qui révélent « le sens divin de I’ époque » (Crampon and
Piffard, 1904, p.89) qu’ est lamagie d’ un matérialisme néolibéral enchante.

L’éternité du présent.

L’ enchantement généré par ces cérémonies peut donc pourtant étre percu comme le signe d’ une
« métaphysique de la finitude » a travers la sacralisation du divertissement. Le succes de la RFM
dénote donc ainsi la complexité du religieux dans le monde contemporain. En effet, ¢’ est d’ abord
une dynamique d’ autonomie qui structure la RFM, s adoubant indéniablement a I’ autorité du
présent au détriment de celle des traditions d’ antan. L’ effervescence procurée par ces
divertissements témoigne donc dorénavant d' un paradoxal désenchantement du monde. Or sa
principale singularité tient a ce qu’il se déploie prioritairement dans I’'immanence de la
communauté en se soustrayant de |’ autorité du passé. Par ailleurs témoigne-t-elle de I’ émergence
d’une « religion du sujet ». Car, en définitive, tous ces divertissements, alafois procedent de la
subjectivation, exacerbent le sens de la responsabilité, et intensifient I’ individualisme. Dévoilant
alors ainsi que c’est lalogique de ce dernier, qui, sans conteste, préside au succes de la RFM et
explique grandement I’ enthousiasme spécifique dérivant de ces divertissements.

Ainsi cette logique individualiste constitue-t-elle donc un trait saillant de la modernité, dont cette

-24/28-



Eglise ne fait que ressortir I'importance avec ces fétes. Dussent-elles certes manifester d emblée la
dimension collective du croire, nos ethnographies ont dévoilé que cette perspective se révéle
toutefois étre en partie illusoire. En effet, I’ effervescence et I’ enchantement a I’ ceuvre durant ses
cultes démontrent in fine la puissance matricielle de I’'individu dans leur émergence, leur
développement ainsi que leur efficience et leur légitimité. N’ ayant plus tant une ambition
eschatologique, le salut pentec6tiste embrasse donc ainsi dorénavant « |’ éternité du présent ».
Aussi ces cérémonies reflétent-elles I’ esprit de la modernité, résonnant, pour reprendre laformule
de F. Nietzsche, d’ une « consonance terrestre ».

Bibliographie
Anderson, Allan. 1992. Bazalwane: African Pentecostalsin South Africa. University of South Africa.

. 2005. « New African Initiated Pentecostalism and Charismatics in South Africa ». Journal of
Religion in Africa 35 (1): 66792.

Aristote, et Jean Voilquin. 1998. Ethique de Nicomaque. 1re éd. Paris. Flammarion.
Beierwaltes, Werner. 2009. Grundfragen der Mystik. 3. Aufl. Kriterien. Johannes Verlag.
Berger, Peter L. 2001. Le réenchantement du monde. Bayard.

Bond, Patrick. 2000. Elite Transition: From Apartheid to Neoliberalism in South Africa. London?,
Sterling, Va.?: Pietermaritzburg, South Africa: Pluto Press.

Bourdieu, Pierre. 2018. Le sens pratique. Minuit.
Caillois, Roger. 2015. L"homme et le sacré. Editions Gallimard.
Castoriadis, Cornelius. 2000. Les carrefours du labyrinthe, tome 3?: Le monde morcelé. Paris: Seuil.

Chandomba, Lyton. 2007. The History of Apostolic Faith Mission and Other Pentecostal Missionsin
South Africa. AuthorHouse.

Clark, Matthew. 2005. « Two contrasting models of missions in South Africa: The Apostolic Faith
Mission and the assemblies of god ». Asian Journal of Pentecostal Studies 8 (1): 143761.

Clark, Mathew. 2007. « Contemporary Pentecostal |eadership: The apostolic faith mission of South
Africaas case study ». Asian Journal of Pentecostal Sudies 10 (1): 42761.

Comaroff, Jean, et John L. Comaroff. 2008. Of Revelation and Revolution, Volume 1: Christianity,
Colonialism, and Consciousness in South Africa. University of Chicago Press.

Comaroff, John L., et Jean Comaroff. 2009. Of Revelation and Revolution, Volume 2: The Dialectics of
Modernity on a South African Frontier. University of Chicago Press.

Corten, André. 1999. Pentecostalism in Brazil: emotion of the poor and theological Romanticism.
Springer.

Crampon, Augustin, et Alfred Piffard. 1904. L’ Apocalypse de S. Jean. Société de Saint Jean
L'Evangéliste.

De Certeau, Michel. 2016. La faiblesse de croire. Le Seuil.

-25/28-



De Wet, Christiaan Rudolf. 1989. « The Apostolic Faith Mission in Africa, 1908-1980: a case study in
church growth in a segregated society ». PhD Thesis, University of Cape Town.

Debord, Guy. 1967. « La société du spectacle (The society of the spectacle) ». Gallimard, Paris.
Dubarry, Thibaut. 2019. « Anthropologie d’un mystere?:. une herméneutique de la glossolalie au sein
d’ une communauté pentecttiste d’ un township sud-africain. Ou comment le «?parler en langues?> peut

révéler lastructure de la société ». Sens public.

Durkheim, Emile. 2013. Les formes élémentaires de la vie religieuse. 7e édition. Paris; PRESSES
UNIVERSITAIRES DE FRANCE — PUF.

Eliade, Mircea. 1967. Le sacré et le profane. Vol. 76. Gallimard.

Frahm-Arp, Maria. 2010. Professional Women in South African Pentecostal Charismatic Churches.
BRILL.

Freud, Sigmund. 2019. Le Malaise dans la culture. Flammarion.

Gauchet, Marcel. 1985. Le désenchantement du monde: une histoire politique de la religion. Gallimard.
Gifford, Paul. 2015. Christianity, development and modernity in Africa. Hurst London.

Girard, René. 2014. Mensonge romantique et vérité romanesgue. Grasset.

Goffman, Erving. 1969. Where the Action Is: Three Essays. Allen Lane.

. 2003. La présentation de soi. Les Ed. de Minuit.
Hartog, Frangois. 2014. Régimes d’ historicité. Présentisme et expériences. Le Seuil.

Helgesson, Kristina. 2006. « Walking in the Spirit »: The Complexity of Belonging in Two Pentecostal
Churchesin Durban, South Africa. Institutionen fér kulturantropologi och etnologi,.

Hubert, Henri, et Marcel Mauss. 1902. « Esquisse d’ une théorie générale de la magie ». L’ Année
sociologique (1896/1897-1924/1925) 7: 1?7146.

Inbody, Joel. 2015. « Sensing God: bodily manifestations and their interpretation in Pentecostal rituals
and everyday life ». Sociology of Religion 76 (3): 337755.

Jung, Carl Gustav. 1928. « Essais sur la symbolique de I’ esprit ». Paris, Albin Michel.
Jung, Carl Gustav. 1990. L’ame et le soi: renaissance et individuation. Albin Michel.

Jung, Carl Gustav, et Dr Roland Cahen. 1994. L' Homme a la découverte de son ame: Structure et
fonctionnement de I’ inconscient. Albin Michel.

Kalu, Ogbu. 2008. African Pentecostalism: An Introduction. 1 edition. Oxford?, New York: Oxford
University Press.

Kalu, Ogbu U. 2009. « A discursive interpretation of African Pentecostalism ». Fides et historia 41 (1):
71.

Kepel, Gilles. 1991. « Larevanche de Dieu ». Paris, Seuil.

Kgatle, Mookgo S. 2017a. « A socio-historical analysis of the sectionsin the Apostolic Faith Mission of

-26/28-


https://doi.org/10.7202/1067424ar

South Africafrom 1908 to the present ». Verbum et Ecclesia 38 (1): 1?10.

———. 2017b. « The unusual practices within some Neo-Pentecostal churches in South Africa:
Reflections and recommendations ». HTS Theological Sudies 73 (3): 178.

Kgatle, Solomon. 2019. The Fourth Pentecostal Wave in South Africa: A Critical Engagement.
Routledge.

Lasch, Christopher, Jean-Claude Michéa, et Michel Landa. 2008. La culture du narcissisme. Paris:
Flammarion.

Le Bon, Gustave. 1995. « Psychologie des foules (1895) ». Paris, Puf.

Lefort, Claude. 2001. Essais sur le politique?: XIXe-XXe siécles. Paris: Seuil.

Lubac, Henri de. 2010. Corpus mysticum: L’ eucharistie et I’ Eglise au Moyen Age. Cerf.

Marcuse, Herbert. 1987. Eros and Civilisation: A Philosophical Inquiry Into Freud. Ark Paperbacks.
Maris, Bernard, et Gilles Dostaler. 2015. Capitalisme et pulsion de mort. Albin Michel.

Mauss, Marcel. 2007. Essai sur le don?: Forme et raison de I’ échange dans les sociétés archaiques.
Paris. Presses Universitaires de France — PUF.

Maxwell, David. 1999. « Historicizing Christian Independency: The Southern African Pentecostal
Movement c. 1908-60 ». The Journal of African History 40 (2): 243764.

Mendelsohn, Daniel, Matt Mendelsohn, et Pierre Guglielmina. 2009. Les disparus. Paris: Jai lu.

Meyer, Birgit. 2007. « Pentecostalism and Neo-Liberal Capitalism: Faith, Prosperity and Vision in
African Pentecostal-Charismatic Churches ». Journal for the Sudy of Religion 20 (2): 5728.

Nel, Marius. 2018. « Pentecostals and the pulpit: A case study of the Apostolic Faith Mission of South
Africa». HTS Theological Sudies 74 (2): 179.

Otto, Rudolf. 1924. The Idea of the Holy. Ravenio Books.
Pascal, Blaise. 1812. Pensées.

Ricoeur, Paul. 1990. « Soi-méme comme un autre ».

. 1991. Temps et récit, tome 1. Paris: Seuil.

Seekings, Jeremy, et Nicoli Nattrass. 2005. Class, Race, and Inequality in South Africa. New Haven:
Yae University Press.

Spinoza, Baruch de. 2005. Ethique. éditions de I’ éclat.

Swatos, William H., et Daniel V. A. Olson. 2000. The Secularization Debate. Rowman & Littlefield.
Tarde, Gabriel. 2009. Les Lois de L’ Imitation: Etude Sociologique. BiblioBazaar, LLC.

Voegelin, Eric Herman Wilhelm, et Jacob Schmutz. 1994. Les religions politiques. Ed. du Cerf.

Weber, Max. 1995. « Economie et société, vol. 1 ». Paris, Pocket, 295.

-27/28-



. 2003. Le savant et le politique: une nouvelle traduction. Ed. la Découverte/Poche.

Winkin, Yves. 2002. Propositions pour une anthropologie de I’ enchantement. L’ Harmattan.

Note

Un township est le nom générique utilisé en Afrique du Sud pour désigner ce qu’on appelle parfois
les bidonvilles en francais. Le concept de bidonville recouvrirait en |’ espéce davantage |a-bas le terme
de sguatter qui est un espace urbain aux logements plus informels. Kayamandi est un ensemble plus
hétérogéne en ce qui concerne les logements.

Deborah, 19 ans est étudiante en commerce a |’ université Stellenbosch et s est confiée lors d' un
échange avant une collation organisée par lesfidéles.

Articlemisen lignelelundi 22 février 2021 a18:40 —

Pour faire référence a cet article :

Thibaut Dubarry, »L’éternité du présent. Ou les contradictions du réenchantement pentecotiste a
I’ cauvre d une Eglise pentecttiste sud-africaine », EspacesTemps.net, Traverses, 22.02.2021
https.//www.espacestemps.net/arti cles/l eternite-du-present-ou-les-contradi ctions-du-reenchantement-pe
ntecotiste-a-loeuvre-dune-eglise-pentecoti ste-sud-africaine/

DOl : 10.26151/espacestemps.net-xkd8-y336

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-28/28-



	Espacestemps.net
	L’éternité du présent. Ou les contradictions du réenchantement pentecôtiste à l’œuvre d’une Église pentecôtiste sud-africaine


