Espacestemps.net

Réfléchir la science du social

Le concept de tout est une forme : la pensée spatiale de Peter

Sloterdijk.
Responsable éditoriale , le lundi 2 mai 2011

Peter Sloterdijk est un philosophe allemand qui a commencé a
étre connu en France en 1987 lorsque son ouvrage Critique de la
Raison Cynique a été traduit. Il s'agissait pour lui de féter
conceptuellement le bicentenaire de la parution de la « Critique
de la raison pure », en soumettant le concept de raison a une
critique nouvelle. Pour Sloterdijk larationalité actuelle (en 1983,
date de la publication de son livre en allemand) ne fonctionne
pas, parce que « nous voyons de plus en plus clairement que
nous sommes en train de perdre le dénominateur commun de
I’ expérience de soi méme et de I’expérience du monde »
(p. 651). Laraison n’est plus, selon lui, une instance capable de
poser ensemble I’ étre, la relation et le monde. Laraison en tant
gu’ elle sous tend une connaissance scientifigue du monde n’a
rien a voir avec la raison en tant qu’'elle définit une
. . intersubjectivité permettant aux hommes de se comprendre et n'a
[llustration : Bricolage 108, « . . . .
Bubble Symphony», 27.07.200 6’pas da;nvantage ?vow avec larai gon qw_ permet,a ch,acun de se
Flickr, (licence Creativeconname Soi-méme. Autrement dlj[, Iarﬁlson est‘eclat.ee, par.tagee

en trois moments distincts qui obéissent a trois logiques
Commons). . e s .

epistémiques différentes : celle du savoir, celle de la
communication, celle de laréflexivité. Il n'y a pas de raison qui
soit une, globale, totalisante mais des modes de rationalités épars
et pas nécessairement cohérents entre eux.

Les trois termes de sa critique visent expressément trois grands types de philosophie. Les
existentialismes (et Heidegger) sont radicalement récusés : dés lors que la raison qui nous fait
comprendre le monde n’est pas la raison qui nous fait nous comprendre nous-mémes, nous ne
pouvons pas prétendre construire une éhique a partir de notre relation au monde, et surtout pas une
éthique rationnelle de |” habiter.

Les philosophies dites « évolutionnistes » sont tout aussi séverement disqualifiées:

C’est dans |’ évolutionnisme que la racine logique des cynismes théorisants [ ...] jette sur laréalité
les regards olympiens des maitres.

L’ évolution (progres) est la théodicée moderne elle permet |’ ultime interprétation logique de la
négativite.

Espacestemps.net -1/14- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/le-concept-de-tout-est-une-forme-la-pensee-spatiale-de-peter-sloterdijk/
https://www.espacestemps.net/articles/le-concept-de-tout-est-une-forme-la-pensee-spatiale-de-peter-sloterdijk/

La mort des autres apparait comme la prémisse, tant ontologique gque logique du succes de sa
propre cause.

Sloterdijk vise (toutes ces citations viennent de la page 231), entre autres, le processus de
construction du socialisme dans les pays immédiatement voisins du sien (en 1983). Pour lui la
raison qui détermine I’ avancée scientifique ne peut pas servir a orienter la construction rationnelle
d’un homme nouveau. Les dictatures post staliniennes, comme avant elles I’ eugénisme nazi
visaient a créer une humanité nouvelle sur des bases dites scientifiques.

Enfin les philosophies idéalistes (souvent dérivées de Kant) sont elles aussi dénonceées, avec un
argument classique : pour gque, selon Kant, la raison humaine s accorde avec laraison du monde, il
faut postuler « une grande bienveillance muette de la nature al’ égard de laraison » (Critique de la
raison cynique, p. 661). L’idée méme d’a priori montre ce postulat. || faut accepter a priori, sans
doute aucun, la capacité intersubjective et transcendantale qui fait que tous les hommes sont
d’accord sur I’ espace, le temps et la possibilité du jugement sur le beau. Mais si la raison qui
explique le monde n’est pas celle qui permet al’ homme de se comprendre, la bienveillance ne tient
plus.

En méme temps qu’il déclare que les principales philosophies ne sont plus recevables, Sloterdijk
constate que les sociétés s arrangent quand méme pour continuer a persévérer dans leur étre. Il
explique que cela tient au fait qu’elles ont élaboré une forme originale, supra paradoxale, de
raison : le cynisme. Le seul moyen de faire que ces trois modalités rationnelles opposées (science,
réflexivité et communication) puissent cohabiter chez un individu est de développer une raison
« cynigue » assumant avec sang froid ses conséquences. Quand, dans la modernité « I’ expérience
du monde et I’ expérience de soi-méme convergent [...] ellesle font par le fait que les luttes d’ auto
conservation de la raison subjective privatisée ». Elles produisent des « froideurs de glace », des
« subjectivismes polémico-stratégiques » et des « démentis opposée aux idéaux éthiques des
civilisations hautement développées » (Critique de la raison cynique, p. 659).

On reconnait la une forme de critique voisine des idées déa dével oppées dans la « Dialectique de
la raison » par Horkheimer et Adorno en 1947. Sloterdijk se démarque cependant de I’ Ecole de
Francfort[1] par plusieurs points notables. I ne pense pas du tout que la raison scientifique (ou la
modalité scientifique de laraison) soit toujours forcément réifiante ou déshumanisante. 1l ne pense
pas davantage qu’ un retour réflexif sur soi implique forcément une désaliénation. |l ne range pas la
raison dans le camp de ce dont il convient de se méfier systématiquement, et pas davantage parmi
les outils qui a coup sOr permettent la construction d’ un savoir assuré. Pour Sloterdijk, il n’est pas
intéressant d’ accorder a la raison une valeur, il est juste indispensable de réfléchir alafagon d' en
user. A lafin de son ouvrage sur laraison cynique Sloterdijk déclare que la construction d’ une vie
réussie, ' est-a-dire avec une (nouvelle) raison apte a juger du global sans cynisme, est I’ objet de
son prochain travail. Il indique alors dans quelle direction il pense devoir aller, « sans que des
preuves ne viennent a son secours » cependant. |l parle de situations, d’ événements « quand la
réussite integre |’ action dans le laisser-aller des choses et que le rythme de I’ étre vivant nous
porte » s éveille en nous la présence « en elle I’ état de veille s'ééve tout a coup a la hauteur de
Iétre. Frais et clair, tout instant entre dans votre espace » (p. 663)

Leton est proche de celui de certains écrits mystiques et Sloterdijk, dans certains de ses ouvrages
suivants, a exploré des zones ou des concepts mystiques orientaux. 11 a vécu en Inde pour cela. Il
réfléchit a un « Dyonisos cool » dans Le penseur sur scéne (p.132) en 1986. |l pense alors
réinvestir un Dieu ludique grec dans une perspective postmoderne. Cependant dés 1987 dans La

Espacestemps.net -2/14- 17.02.2026



mobilisation infinie il déclare que la pensée mystique échoue

a cause d'une distinction logique simple : une considération ordonnante n’est pas per se la
considération d’un ordre (p. 115).

Si les approches mystiques peuvent lever, au moins d’ un point de vue éthique, les difficultés liées
au cynisme de laraison moderne, si par la elles ont un role, éventuellement positif, a jouer pour
aider a construire une vie réussie, elles n’ont pas la capacité a construire un ordre logique commun
au monde, aux hommes et aleurs interrelations.

La sphérologie : construire une raison pour un tout écumeux
?

Au cours des années 1990 et 2000 Sloterdijk a beaucoup écrit, dont certains ouvrages un peu
circonstanciels (Essai d’intoxication volontaire en 2001, Ni le Soleil ni la mort, en 2003) qui ont
été critiqués parce qu’ils affirmaient des points du vues originaux au sujet de la fécondité en
Allemagne. Ces positions ne sont pas prises en compte ici. Sloterdijk a surtout méthodiquement
travaillé a la construction d'une vision de la rationalité englobante qu’il estime nécessaire a la
lucidité des étres humains et ala mise en place de cette vie réussie. En 1998 (traduction en frangais
en 2002) parait Spheres 1. Bulles (SB) qui se veut le premier tome d’ une trilogie consacrée a « une
théorie de la vie un peu excentrique » (p. 13) dont la these centrale est que « la vie est une affaire
de forme ». Ce qui est le plus important dans la vie est I’amour — problématique platonicienne dit
Sloterdijk mais pas philosophie platonicienne — et « les histoires d’amour sont des histoires de
forme, chaque solidarisation étant une constitution de spheres, ¢’ est-a-dire d’ espace intérieur ».
Puisque « la philosophie est un cas d’amour du tout par transfert », il s'agit bien de la construction
d’ une philosophie qui vise a aimer par transfert presque analytique un concept global du tout (une
raison). Ce tout nous est donc connu par une relation logique (donc, par ironie platonicienne, belle
et amoureuse) qui fonctionne aussi bien quand on fait de la science, de la communication ou que
I’ on s éprouve soi méme dans une réflexion.

Il faut affirmer que le transfert est la source formelle de processus créatifs qui animent I’ exode de
I’ é&re humain vers |’ espace ouvert [ et que] nous transférons des expériences précoces de |’ espace
sur de nouveaux lieux, les frontiéres de ma capacité de transfert sont les frontieres de mon univers

(p. 15).

Cette nouvelle notion de raison englobante ne doit pas, cependant, étre confondue avec une raison
totalisante telle qu’ elle existe dans les philosophies antérieures. Sloterdijk ne souhaite absolument
pas construire un concept de la totalité, ni une raison qui subsume cette totalité conceptuelle. 11
accepte parfaitement le fait que nous vivons dans un monde postmoderne, post-lumiéres et qu'il est
illusoire de prétendre avoir une raison qui puisse tout comprendre. Dans Spheres 1. Bulles, quand il
esguisse le plan des ouvrages de sa trilogie a venir (pp. 70 a 91), il écrit qu’il n’existe plus de
théorie capable de rendre solidaires le proche et le lointain : le monde est devenu trop grand pour
une théorie d’ ensemble.

I”ére du cercle de I'unité, I’unique, le plus grand, celui qui enveloppe toute chose et celle de ses
exégetes courbés est irrévocablement passée. L’ image morphologique du monde gue nous habitons
n'est plus la sphere mais |I’écume. La mise en réseau actuel qui encercle la terre entiere ne
représente pas tant d’ un point de vue structurel une globalisation qu’ une écumisation (p. 80).

Ces deux phrases sont un résume de son programme : deslorsqu’il n'y a plus une raison pure mais

Espacestemps.net -3/14- 17.02.2026



des raisons partielles, il n'y pas de philosophie du tout possible. Il y a des formes de raison et on
doit construire une vision du tout qui accepte de reconnaitre ce dernier comme non totalisable.
Cette vision n’a pas vocation a donner au tout un ordre ou un sens, elle a pour unique but de nous
permettre de naviguer dans I’ écume de ses raisons locales : « la pensée dans I’écume c’est la
navigation dans des courants instables » (p. 85). || précise bien que savoir naviguer dans I’ écume
N’ est pas expliquer I’ écume, il postule seulement que « la navigabilité peut partiellement remplacer
la transparence » (p. 85) et gu’il est donc possible d’avoir une forme éthique de raison qui
N’ explique pas toutes les formes de raison mais qui permette de naviguer selon une route réussie.

L’ enjeu philosophique de cette longue introduction (prés de 100 pages), trés imageée, est explicite :
penser un tout de laraison n’est pas penser une raison du tout. C’est penser que laraison est liée a
laforme prise par ce tout. Il ne s agit pas, comme dans la philosophie anal ytique anglo-saxonne du
début du siécle, de faire du tout un résultat du fonctionnement logique et/ou langagier de laraison.
Le concept de raison globale, s'il veut intégrer la raison scientifique, la raison communicationnelle
et laraison individuelle, doit étre construit en dehors des normes qui définissent chacune de ces
raisons partielles. Un concept de tout qui serait mathématiquement logique conviendrait a la
science mais pas forcément ala communication. Inversement un concept de tout qui serait plus ou
moins langagier (ou grammatical comme c’est un peu le cas chez Wittgenstein) ne fonctionnerait
pas pour la science (ni pour la technique). Enfin une raison intersubjective informée par la
psychanalyse est indispensable a la réflexivité mais ne peut pas étre le modéle d’ une raison
efficace pour les sciences dures. Sloterdijk pense donc que I’ on ne peut pas réunir les raisons des
philosophies classiques (I’ objective de la science, la subjective de I’ individu et |’ intersubjective de
la communication) sous les régles d’ un fonctionnement commun. Il n'y a pas de métathéorie
surplombante de la raison.

[1'y a pourtant un formalisme qui leur est commun, ¢ est que chague raisonnement construit un
espace qui lui est spécifique, une bulle, une sphére a I’intérieur duquel il prétend a la validité.
L’ erreur des philosophies classiques est d'interroger la raison au sujet de sa légitimité a construire
cet espace de validité. Celarevient alui demander : sur quoi te fondes-tu pour dire que tu as raison
dans ce cas ou dans cette situation ? Cela ouvre la discussion sans fin sur les différentes méthodes
rationnelles de construction d’ un raisonnement logique, et ¢’ est inutile.

Sloterdijk constate qu’il y a autant de bulles que de raisonnements (et de raisons) et que le fond du
probleme n’est pas seulement de savoir comment chaque bulle se construit mais surtout de savoir
comment plusieurs bulles se rencontrent et comment elles cohabitent. La théorie du tout n’est pas
une théorie de la signification unique mais une théorie de I’ agencement spatial de sens multiples.
En ce sens précis |’ éventuel concept de tout recherché n’est pas surplombant ou normatif par
rapport aux différentes instances qui fixent les significations, il est latéral, périphérique et il
s intéresse uniquement au lieu qui rend les raisons, donc lavie réussie, possible (p. 31).

A la question d’inspiration gnostique : ol sommes nous quand nous sommes dans le monde ? on
peut apporter une réponse contemporaine et compétente. Nous sommes dans un extérieur qui porte
desmondesintérieurs|...] (p. 30).

C’est la raison pour la quelle la recherche de notre ou est plus sensée que jamais : car €elle
s'interroge sur le lieu que produisent les hommes pour avoir ce en quoi ils peuvent apparaitre
comme ceux gu’ils sont. Ce lieu porte ici, en mémoire d'une respectable tradition, le nom de
sphére (p. 31).

Espacestemps.net -4/14- 17.02.2026



Une trilogie sphérique et foisonnante.

Les différents ouvrages qui forment la trilogie annoncée sont au nombre de quatre et leur
publication en francais n’a pas été faite dans I’ ordre chronologique de leur parution en allemand.
Sphéres |11. Ecumes est paru en 2003 en Allemagne, en 2005 en France. Le palais de cristal qui est
initialement un chapitre longuement développé de Sphéres I1. Globes est paru en 2005 en
Allemagne et en 2006 en France. Enfin Spheres 11. Globes, paru en Allemagne en 1999 n’a été
publié en France (sans le chapitre déja mentionné) gu’ en 2010. Ce n’ est donc que tres récemment
gu’ un lecteur non germanophone a pu découvrir I’ é&endue et I’intérét de la réponse a la question
qui terminait la Critique de la raison cynique en 1987 : quelle est laforme de la raison qui permet
une vie réussie ? La lecture de tous ces ouvrages engage ensuite une nouvelle forme de
guestionnement : en quoi une telle théorie de la forme intéresse-t-elle les sciences sociales (ou
naturelles ?) qui font de I’ espace et de la forme une interrogation ?

L’idée de I’ espace comme sphéere n’est pas, au sens strict, une invention de Sloterdijk. On latrouve
d’ abord dans les écrits d’un musicien allemand Bernd Alois Zimmermann (1818-1970) qui a
composé de nombreuses oauvres dont I’ esthétique n’ est pas absolument celle de I’ équilibre ou de
I”"harmonie. 1l a été hanté par I’idée de mort et certains de ses opéras empruntent des textes a
Maiakowsky, a Joyce, au plasticien Schwitters et au philosophe Wittgenstein. La sphére chez lui ne
correspond pas du tout a un tout mais a l’irrémeédiable limitation rétrécie d’ un cercle tournant sur
lui méme. Il aécrit :

Le passe, le présent et I’avenir sont liés, comme nous le savons, seulement dans leur apparence en
tant que temps cosmique au phénomene de la succession. Cependant dans notre réalité spirituelle
cette succession N’ existe pas, le temps se rétrécit en quelques sortes pour former une sphere (cité
in Bosseur,1986, p. 66 et Von der Weid, 2005, p. 151)

Sloterdijk mobilise donc la sphére, sinon en hommage a Zimmerman (qu’il ne mentionne pas
explicitement), en relation avec des pratiques artistiques qui ont pour doubles caractéristiques
d’avoir une dimension technique matérielle et une signification conceptuelle. Ces pratiquent
engagent tous les a priori quant al’ espace, au temps et au jugement esthétique, méme si Sloterdijk
ne les partage pas toutes a coup slr. La sphere, particuliérement quand elle est bulle ou cocon dans
une création plastique de Louise Bourgeois ou de Piotr Kowalsky, appelle le jugement esthétique
et lavaleur qui S'y attache. Elle convoque I’a priori spatial puisqu’ elle aun volume, des parois, un
intérieur et un extérieur. Elle implique I’a priori temporel par son caractére durable, éphémére ou
fragile. Si Sloterdijk utilise trés souvent de telles cauvres d’art qu’il reproduit dans de tres
nombreuses illustrations, ¢’ est seulement pour commencer un raisonnement. Il part souvent d’ une
|égére description et il interroge ensuite avec fausse naiveté les raisons pour lesquelles I’ cauvre est
sensée avoir le sens que I’ artiste (ou la critique) dit lui attribuer. Il reprend ainsi, sous forme
d’hommage, les facons de faire de Foucault dans le début des Mots et les Choses. L’ abondance des
illustrations et les courts commentaires ironiques qui les soulignent souvent est un clin d’ odl a
Deleuze et Guattari et aux figures de Mille Plateaux. Discrétement ces évocations répétées
persuadent le lecteur que Sloterdijk, malgré I’ originalité un peu excentrigue de ses constructions
sphérologiques, est surtout un philosophe tres volontairement continuateur d’ une école parfois dite
continentale : Nietzsche, Kojéve, Foucault, Deleuze (Spheres 11. Globes, p. 36) par opposition a
des theses venues d’ autres horizons géographi ques.

Il faut donc que le lecteur lise Sloterdijk commeil lirait Deleuze, avec plusieurs grilles de lectures
ou plusieurs échelles de références superposées. |l y alalettre du texte, dont le vocabulaire est

Espacestemps.net -5/14- 17.02.2026



riche ; il y ale brillant de nombreuses formules, de bons mots dont certains sont redoutablement
ramasses et critiques, comme par exemple : « pratiquer la théologie c’est participer a des
escalades » (Sphéres|1. Globes, p. 255). Dieu est en effet toujours trés haut et il faut toujours le
placer plus haut que les autres dieux, donc entrer dans une logique de surenchére, d' escalade avec
les autres religions. Il y a surtout dans les quatre volumes, au dela des exemples, des digressions,
des a parte, des remarques incidentes, le déroulement non linéaire d’ une discussion sur le concept
philosophique de totalité, concu comme indispensable et construit comme non totalitaire. Le
foisonnement des idées et |a dispersion des cas étudiés rend la lecture passionnante, drole mais
tend un peu aussi a rendre difficile I’ établissement d’une vision synthétique des livres a la suite
d’une seule lecture. Il est indispensable (du moinsiil a été indispensable a |’ auteur de ce texte) de
lire chague livre une fois, puis de relire chacun d’ entre eux par morceau plusieurs fois afin qu’ils
s éclairent les uns les autres. A ce prix plusieurs thémes transversaux a la trilogie peuvent étre
discernés et ils contribuent chacun ala progressive mise en place d’ un concept de tout qui intéresse
les sciences que |’ espace et laforme préoccupent.

La sphere comme interrogation sur le statut du centre.

Une part importante de Spheres I1. Globes est consacrée a une histoire de la centralité du monde.
Sloterdijk explique que la théologie, en amont des débuts du christianisme, pense e monde sous
deux modeles de spheres différentes. 1l y a une sphére du monde physique et une autre pour le
monde des idées, qui depuis Platon au moins ne sont pas identiques. « On admet ainsi que le centre
du monde physique et le centre du bien ne coincident pas » (p. 375). Il en résulte qu’il existe une
terre physique, qui contient en son sous-sol les enfers et qu’en s’ élevant vers les altitudes des
planétes et des étoiles on échappe a la détermination physique pour arriver vers la sphére ultime,
I’ éther aristotélicien, qui englobe tout. Aristote, (cité par Sloterdijk, p. 80 dans I’ édition francaise
deDu Cidl, Les Belles Lettres) p. 372) dit : « or I’enveloppe ou limite est plus noble que le contenu
car celui ci est lamatiere et I’ autre est I’ essence de la chose constituée ». La sphere physique est
donc centrée sur laterre, et au centre de laterre I’ enfer est présent. Il s'agit d’ un inferno-centrisme.
La périphérie ultime, €elle, est survalorisée.

Si I’on se place du point de vue du bien ou de I’idée du bien, le centre (Dieu, donc) ne peut
évidemment pas étre infernal. Il est ailleurs, dans la périphérie « dans les arrondissements
extérieurs élégants ou les milieux huppés de I’ éther ont leurs villas » (p. 373). Il en résulte pour les
hommes terrestres une sorte de condamnation. Soit ils doivent quitter leur « cachot central pour
monter vers |’air libre empruntant une échelle intelligible qui relie au monde supérieur » (p. 376),
soit le « dieu doit descendre vers les hommes en empruntant vraisemblablement |la méme échelle
que ce soit par des signes, des miracles ou la supposition d’un corps » (p. 376). A partir de ce
constat il est impossible de penser que la nature et le dieu esprit sont deux aspects complémentaires
du méme continuum, il faut au contraire admettre une construction topologique selon une structure
bifocale avec un centre infame et un centre divin, chacun étant la périphérie de I’ autre. En bonne
logique ¢’ est la notion de centre qui est tres affaiblie puisqu’ elle ne peut plus se penser comme
unigue. Or un centre qui ne peut se dire « le » centre n’est plus paré de tous les attributs de la
centralité. |l doit partager.

D’ autres concepts sont également affaiblis ou diminués par I’ analyse que Sloterdijk mene au sujet
du géocentrisme. Dans les pages 410-420, Sloterdijk explique que la boule géo-centrée, inferno-
centrée est le site de I'immanence du donné immediat. Il s agit d' un espace de I’ étre-dans-le-
monde avec les contraintes physiques de la pesanteur (qu’il étudiera plus précisement dans Sphéres
[11. Ecumes). Un peu plus loin dans le cours de I’ ouvrage (vers les pages 430-441 de Sphéres|.

Espacestemps.net -6/14- 17.02.2026



Globes) il reprend I’idée de I’ é oignement entre e centre divin et le centre terrestre et indique que
si I’on accepte que I'idée de Dieu est e point absolu d’ ou se mondialise sa puissance, d’ ou se fait
sa création et d'ou se tient son contrdle sur le monde (si Dieu est tout puissant, omni-créateur et
toujours bon) alorsil faut postuler son lieu, son point, le centre d’ ou émanent ses caractéristiques
comme un absolu hors spatial. Le Dieu est un « événement non concret et supra spatial qui
n’acquiére un lien avec les situations spatiales et concréetes qu’ apres sa traduction dans le langage
de la métaphysique et avec la métaphore de la lumiére » (p. 440). A partir de son centre qui est au-
dela de tout espace Dieu rayonne sur tout |’espace. La sphére théocentrée est celle de la
transcendance. Pour les hommes |le désarroi est total (Sphéres|. Globes, p. 376) :

Tous les discours holistiques sont donc condamnés au désarroi parce que les hommes n’ aimeraient
pas seulement étre conservés dans un conteneur de totalité, dans un anneau métaphysique valant
continum mais aussi rencontrer dans une expérience intérieure et vivante le grand Autre anti-
centrique qui les rends possibles par complément intime.

La présentation par Sloterdijk de la double centralité du monde (I’inferno-centrique et la
théocentrique) présente donc la racine fondamentale de I’ insatisfaction humaine : le langage de la
métaphysique est celui qui vadu haut vers le bas maisil n’existe pas, dans cette conception du bien
comme venant de Dieu, de possibilité pour I’homme de penser son monde, son immanence au
monde inferno-centré avec un discours qui lui donne la possibilité d’ étre et de communiquer avec
ses compagnons. L’ homme ne peut pas inventer tout seul un langage, il ne peut que recevoir celui
de Dieu qui, étant vrai par nature, exclut tout autre possibilité de vérité. Si I’homme essaye, au
cours de son escalade vers le « Trés Haut », de construire son langage (donc avant que Dieu ne le
lui ait fait connaitre le sien) I’ homme se met dans la situation de la Tour de Babel : ce sera faux,
confus et ¢ca s écroulera. Dans une telle configuration I'immanence de I’ homme est une immanence
a une extériorité absolue et désespérante (un monde sans langage propre) et ce qui est la marque
incontournable de cet extérieur, c’'est |’ espace physique dans lequel |a centralité terrestre est
irrémédiablement située.

Voilaaquoi mene, selon Sloterdijk, toute philosophie qui voudrait valider les usages des concepts
comme centre, transcendance et immanence sous une méme enveloppe théorique. Il est tout a fait
remarquable de sa part de démonter des concepts métaphysiques a partir des conséquences
spatiales qu’ils rendent possibles (double centralité) et de la vie réussie gu’ils rendent, en
conseguence, impossible. Pour mieux faire valoir la portée et I’ originalité de sa critique, Sloterdijk
prend le temps, dans différents passages des ouvrages de sa trilogie, de reprendre et d’ approfondir
les critiques des philosophies classiques qu’il avait déja faites dans la Critique de la raison
cynique. Par effet de retour, lafagon dont il utilise la spatialité ou les conséquences spatiales des
concepts, permet au lecteur de commencer a deviner, comme en creux, quelle conception de
I’ espace Sloterdijk tente de construire.

Un espace sans Kant ni Freud.

Sloterdijk a d’ abord besoin de se démarquer des conceptions dominantes au sujet de |’ espace, donc
de poser les moyens conceptuel s de séparer les deux jumeaux habituels que sont espace et temps. |1
attague donc Kant pour désajointer les deux a priori. Il critique aussi Freud qui aurait vu |’ espace
comme condition négative de la psyché.

Sloterdijk a une grande proximité avec Kant et consacre de nombreux passages ale critiquer. Il est
compréhensible qu’ un philosophe allemand actuel, qui cherche a construire une raison plurielle et

Espacestemps.net -7/14- 17.02.2026



transversale permettant de naviguer dans le monde ait quelques débats avec |'inventeur d’une
raison pure, auteur de surcroit d’ une Géographie dans la quelle on trouve cette phrase :

dans la mesure en effet ou I’ entendement commun se rapporte a I’ expérience il lui est impossible
d’accroitre tant soit peu I’ étendue de son savoir sans connaitre la géographie (Kant, [1802], 1999,
p. 72).

Commune a Kant et Sloterdijk est I'idée que la raison profite du déplacement spatial de son sujet
porteur pour accroitre ses capacités. Opposées en revanche sont les conclusions qu’ils en tirent :
Kant fait de I’espace un a priori, un fondement indispensable a la subjectivité, Sloterdijk, lui,
utilise I’ espace comme discriminant pour critiquer et détruire la subjectivite.

Un theme passionnant dans la trilogie est en effet la critique du sujet des lumiéres, celui de la
raison pure, par le biais d une mise en espace de son fonctionnement. Dans Sphéres |. Bulles,
Sloterdijk écrit que:

C’ est seulement lorsque le génie observateur sera totalement intériorise que pourra apparaitre le
concept encore dominant aujourd’ hui, celui d’un individu qui se pense soi-méme, S occupe de Soi-
méme et se congoit comme un globe autonome et transparent a soi-méme ; dans ce globe,
effectivement, toute représentation doit pouvoir étre accompagnée par un je-pense et toute action
par un je-sais-ce-que-je-fais simultané [ ...] la formulation technique de cet axiome du compl ément
potentiel de soi par observation de soi est fournie par Kant dans son théoréme de I’ aperception
transcendantale (p. 456-457).

Letexte de Kant ([1781] 2001, p. 184) est :

cette conscience pure, originelle, immuable je décide de la nommer aperception transcendantale.
Qu’ elle mérite ce nom c’est d§ja clair du fait que I unité objective la plus pure, a savoir celle des
concepts a priori (espace et temps) n’est possible qu’ & travers une relation des intuitions a une
telle aperception.

Ladiscussion porte donc précisément sur I’ espace. Pour Kant il fonde ; pour Sloterdijk il détruit le
sujet. Sloterdijk déclare en effet que la proximité a soi-méme (le « je-pense » et le « je-sais-ce-que-
je-fais » simultané€) ne sont pas possibles dans un espace a priori mais dans une bulle
méthodiguement construite : celle qui enferme ensemble la nature et la pensée en supposant
gu’ elles sont en correspondance et que donc faire et penser peuvent étre logiquement liés. Il n'y
pas de sujet transcendantal (au sens cartésien et surtout kantien) sans qu’un espace
épistémologique ne lui pré- existe. Un tel sujet est donc politique et pas du tout phénoménol ogique
ou naturaliste. Il ne peut fonder I’ homme !

Dans Sphéres |1. Globes, Sloterdijk renvoie une nouvelle critique au sujet kantien mais en utilisant
I’ espace selon une autre stratégie qui comporte deux temps. Au cours du premier (pp. 191-194), il
invoque la notion de représentation. Il ne se concentre donc plus sur I’ espace qui enferme le
penseur et I’ objet de sa pensée mais il éudie la forme que I’ objet-pensee prend une fois qu’il est
danslabulle. Il utilise pour cela deux métaphores. La premiére part des cartes anciennes en prenant
I”’exemple de celle qui orne le bouclier d’ Achille dans I’ [lliade. Toutes les terres continentales
étaient jointives et elles étaient toutes englobées dans un Okéanos périphérique. |l explique que
C’ est de cet enfermement océanique gu’ est sortie I’idée de terre habitée comme Oekoumene :

la disposition du monde dans I’ cauvre s'accomplit par la promesse issue de la forme celle selon

Espacestemps.net -8/14- 17.02.2026



laquelle il est possible d’ opérer une collection et une union du divers afin qu’il forme un tout
circonscrit par une belle frontiére [...] tout ce qui est ne peut étre que dans les limites bien
distinctes de son contour dessiné. Le contour parleal’ ogl del’ essence de la chose méme (p. 191).

Au début, sur la carte, |’ espace sert a définir parce que la définition est une limite. Définir sert a
separer ce qui rentre dans la définition de ce qui en est exclu. Ensuite la définition par le dessin,
donc par I’ art de la représentation exacte, approche |’ essence.

L e deuxieme temps de I’ argument est abordé dans les pages 272 et 273. Sloterdijk étudie dans ce
chapitre la construction des cités antiques de M ésopotamie et I’ érection de leurs murs, ou de leurs
fortifications. Il éudie leurs spheres de pouvoir, leurs sphéres de contréle sur I’ agriculture, leurs
frontieres avec les ennemis. Il écrit ensuite :

du point de vue de I'histoire de la philosophie on peut discerner dans ces architectures
monumentales une premiére impulsion de ce que I’on appellera un jour lointain le « sujet
transcendantal » (p. 273).

Laville vient a elle en tant que condition autonome de possibilité d’un monde concu, autogére,
auto approvisionné et autoalimenté. Laville est ce qui rend pensables des

fonctions d’ auto contention qui résultent de la nécessité d’animer un grand nombre d’ hommes a
I"intérieur d’une sphére de sens avec des motifs communs et des représentations solidaires de
I’ espace (p. 273).

Laville crée I’ intersubjectivité sous la forme d’ un conventionnalisme fonctionnel. Si, en reprenant
I”idée des pages 193-194 on gjoute a |’ intersubjectivité une limite entre le nous et le pas-nous,
c'est-a-dire une délimitation de I’urbain et de |’ étranger, on obtient une définition et une
représentation du citoyen idéal, ou de son essence.

La critique du sujet est donc forte. Dans Sphéres |. Bulles, Sloterdijk établit que I’ espace ne peut
pas étre un a priori pour le sujet mais un conditionnement. Dans Spheres I1. Globes, il explique
gue ce conditionnement est déterminé par la notion conventionnelle de limite, confondue avec celle
de définition et interprétée comme essence2]. Le sujet pensant est donc mis en cause en tant qu’il
pense conceptuellement ! L’espace (les catégories spatiales de limite, intérieur, extérieur,
sphéres...) est I’ outil par lequel Sloterdijk entreprend de mettre en cause la raison conceptuelle des
lumieres et de la science (celle de la géographie, de I’ urbanisme, de I’ histoire politique). Cette
stratégie spatiale de déconstruction du sujet rationnel pose explicitement gu’ un espace rationnel
N’ est pas acceptable comme concept.

Il ne s arréte pasla. Il critique tout aussi élégamment et sévérement une forme psychanalytique de
raison et d’ espace. Freud se serait trompé en interprétant la révolution copernicienne comme « la
prétendue vexation cosmologique du narcissisme humain » (p. 67). Pour Sloterdijk, placer le soleil
au centre et laterre a1’ extérieur est un gain en narcissisme. Copernic aurait :

élevé [la terre] au rang d unique étoile a mériter ce nom, parce gu’ elle se présente désormais
comme le corps céleste transcendental, qui en tant que condition de possibilité d’ observer les
autres corps célestes, rayonne sur tous les autres (Spheres |1. Globes, p. 67).

Levrai centre du monde est le lieu d' ou I’ on se pose la question du centre. En ne distinguant pas
cela et en pensant que la perte de la centralité terrestre était une vexation, Freud s’ est gravement

Espacestemps.net -9/14- 17.02.2026



10

mepris sur |’ espace et sur la capacité de I’ intellection humaine a se distancier des conditions
spatiales dans lesquelles elle opére. Déslors gu’il a une appréciation erronée de la spatiaité et de la
centralité, Freud aaussi une vision erronée de larelation :

Ce que la psychanalyse a méconnu dans un premier temps|...] ¢'est le fait que ce ne sont pas tant
des modéles relationnels qu’ on réactive dans ce qu’on appelle le transfert, mais des rapports
d’ espace, pas seulement des distorsions individuelles du désir amoureux mais plus encore les
mani éres de constituer avec |’ autre un espace primaire commun (p. 186).

La critique de Sloterdijk est sévére et ne serait peut étre pas totalement pertinente al’ égard d’ une
version winicottienne de la psychanalyse mais elle a cependant un fondement essentiel : les
relations intersujets sont spatiales et il y de la spatiaité dans |’ inconscient.

Si I’espace ne doit pas étre pensé comme un concept rationnel et qu’il est constitutif de
I’inconscient ce qui est en cause c’est peut étre plus I’idée du concept que celle de I’ espace. Si
I’ espace met en cause aussi fortement le concept par I’ entrée sujet comme par |’ entrée inconscient,
C’ est peut étre parce que la notion de concept est peu assurée, ou peu valide.

Une critique du statut du concept.

Nous avons vu que |’idéalisme applique la philosophie a la deuxiéme sphére, celle qui est centrée
sur Dieu tandis qu’il explique la premiére sphéere, celle qui est centrée sur la matérialité de laterre,
(inferno-centrée) par la physique. La philosophie a comme particularité de construire des concepts.
Pour Sloterdijk I’ origine théocentrée de la sphére dans laquelle les concepts sont nés implique
gu’ils soient tous par nature tautologiques. Il aborde ce point a plusieurs reprises (page 663 dans
Soheres 1. Bulles par exemple) mais la démonstration la plus spatiale est dans Sphéres I1. Globes,
p. 343. Sloterdijk expose d’abord I’ argument de Platon selon lequel |a perfection de Dieu implique
le mouvement circulaire qui se meut lui méme, donc la sphere. 11 en déconstruit ensuite lalogique :

si I’on reformule la pensée platonicienne en soulignant sa propre logique son étrangeté est encore
plus frappante : le cosmos doit étre une boule parce que Dieu doit satisfaire a son propre concept.
Le concept que Dieu a de lui méme requiert de lui, avec une force exigeante, que lI’on s'y plie
(p. 343).

La sphére permet aussi que rien n’existe hors d’elle donc que Dieu soit bien omnicréateur. Si le
cosmos est sphérique ¢’ est parce gu'’il ressemble ala perfection de Dieu. |1 en résulte que

la forme de boule du tout exprime la convergence nécessaire de |’ excellence du créateur,
I”excellence du processus, I’ excellence du résultat [...] la théorie du tout ne peut qu’ étre une
théorie du meilleur (p. 343).

Nous en sommes |a ou convergent compréhensibilité, rondeur et excellence : en termes
philosophiques le point de focalisation de cette convergence s appelle la vérité (p. 344).

Lavérité qui sous tend le concept (et la géomeétrisation de I’ univers) est exactement la méme chose
gue la perfection de Dieu, car |’ une est la traduction logique de I’ autre. C’ est une erreur de penser
gu’elle est cause. Dieu ne cause pas |’ univers, il présuppose dans son concept que |’ univers sera
comme lui. Ce concept est donc seulement représentation, imitation et pas création ni explication.
Il ne dit rien qu’ on ne sache déja, a savoir que le concept implique la vérité est que celle ci est
compréhensible, excellente et ronde, ¢’ est-a-dire autoréférentielle.

Espacestemps.net -10/14- 17.02.2026



11

Un deuxieme axe d’ approche pour critiquer le concept se trouve dans la partie finale de Sphéres l.
Globes entre les pages 643 et 647. Si un concept est donné comme universel, ¢’ est que sa
transmission depuis son inventeur jusqu’ a tous ceux qui le recoivent se fait sans changement de
sens. Selon Sloterdijk I universalité est donc exactement la méme chose que I’ émanation divine :

Avec le modéle de I’ émanation nait le concept de I’ espace radiocentrique, dans lequel le centre du
rayonnement se propage partout dans une identité de substance et avec une égale actualité
(p. 645).

Le concept est le décalque de la parole de Dieu, qui se transmet partout dans le monde sans
changer de vérité. Celaimplique que le média dans le quel le concept se déplace soit neutre. Cela
implique que le média n’ait « pas de soi ». C'est I'illusion d’ une « communication sans limite de
I’ étre » (p. 647). De facon plus précise, le concept universel présuppose la docilité de la réception
et I’intangibilité du message. Freud se serait de nouveau trompé en disant que ceci correspond ala
constitution du sur moi : en fait, selon Sloterdijk,

I"individu échange la totalité de son petit appareil de désir (érotique) contre un grand (politique)
et prend ainsi sa part dans une structure de subjectivité beaucoup plus puissante et dans un
contexte de jouissance de pouvoir beaucoup plus global (p. 651).

Le concept, a cause de sa vocation al’ universalité est donc tautologique et aliénant. Il ne dit rien
d’autre que le pouvoir qu'il ainclus dans sa définition (dénoter I’universel) et il oblige toute
rationalité a accepter son immutabilité en faisant abstinence de tout esprit critique. Le renoncement
al’ esprit critique est compenseé par une participation au pouvoir universel que le concept suppose.

Sloterdijk explique en effet pourquoi cette notion a eu un tel succes, et pourquoi elle en aencore de
plus en plus. Il inscrit pour celale concept dans I’ espace d’ avant et d’ apres la mondialisation. La
mondialisation change profondément la pensée. Avant elle les pensées se construisaient en local.

ce qui jusqu’a une date toute récente caractérisait tous les hommes sans exception et par nature
' était leur tendance commune a ignorer la monstrueuse majorité des étres humains situés en
dehors de leur conteneur ethnique [...] de tous les effets mentaux de la globalisation le fait
dominant est que le plus invraisemblable du point de vue anthropologique, a savoir compter en
permanence avec |’ autre éloigné, le concurrent invisible, I’ étranger au conteneur, a été élevé au
rang de norme » (Le Palais de cristal, p. 202).

Lamondialisation oblige a penser loin et I’ autre du lointain. Face a cette demande il faut de plus en
plus se défendre en posant que I’ on pense avec des concepts universels, donc valables |ocalement
et aussi pour ce qui est loin. Le concept ontologique général porte toute cette aspiration sécuritaire
aune universalité normative.

Dés lors I’ universalisme abstrait n’est pas seulement ce scandale perfide qu’ ont voulu voir en lui
les pragmatiques, les nietzschéens et toutes les catégories possibles de réalistes ; il est aussi le
reflet semantique du devenir grand du monde a I’ époque du systeme mondial naissant (Le Palais
decristal, p. 376).

Laracine de I’ universalisme, ou de la mauvaise globalisation est donc dans un mode de pensée
hérité de la sphére divine, qui pense le concept comme clé de vodte de la raison discursive. Le
concept est le produit de la volonté de la sphére divine de se faire adorer partout. Pour |e contrer, il
faut accepter de penser I’ espace comme non centré, comme débité en facticité multiples, en écume.

Espacestemps.net -11/14- 17.02.2026



12

Pour Sloterdijk I’ écumisation du monde est un antidote a I’ uniformisation conceptuelle. La sphére
une a explose et les écumes survivent.

La forme de la raison est une é(sthé)thique de I'espace.

Dés le début de Spheres |. Bulles (p. 85) Sloterdijk avait laissé entendre ce qu'il entendait par
espace et comment il pensait qu’ une rationalité pouvait y subsister « sous le poids des missions
intellectuelles de I’ époque |a pensée dans I’ écume se transforme en une pratique plurielle et
transversale de la raison ». La notion d’ écumisation est essentielle. Elle signifie que toutes les
meétaphysiques n’ ont été possibles que parce qu’ elles rassemblaient e monde dans une totalité, une
sphere. Mais ceci n’est qu’ une supercherie, une « récupération par des globes simplificateurs » (
Sphéres 111. Ecumes, p. 20). La sphére globale introduit de mauvais concepts (centre, périphérie) et
fait du concept un faux en soi (tautologique et uniformisant). Il faut donc faire éclater la sphére et
laréduire en autant de micro bulles qu’il y a de fagons diverses de penser. C’ est la mise en écume,
ou écumisation. Aucune globalité n’étant pensable sans cercle autoréférentiel, il faut une
multiplicité pour penser le « xénotope », c'est adire |’ autre. Il faut briser la sphére et penser ce qui
est en dehors.

Lapremiére chose alaquelleil faut alors réfléchir est que I'idée du moi est « une victime du site »
(Palais de Cristal, p. 211). Le moi s est construit comme emplacement, fixé par une distance au
centre. |l faut (si toutefois on tient a en conserver la notion) e reconstruire comme relation aux
autres, sans position fixe, sans référence a quelque centralité que ce soit. Méme une centralité de
type phallique est exclue. 1l faut cesser de penser |’ existence comme |’ habiter d’une position
confortable dans une sphére ordonnée. Sloterdijk a des pages acerbes a |’ encontre de ce qu’il
appelle I'idéologie de la géterie, ou de la sucrerie comme celle que I’ on donne pour récompense a
un chien bien dressé qui accomplit I’ ordre gu’on lui a donné. 1l écrit a de nombreuses reprises (et
surtout dans le dernier tiers du Palais de cristal) que tenir sa place dans I’ espace de la rationalité
universalisante et mondialisée garantit, normalement, des gateries qui doivent convaincre chacun
des bienfaits du systeme. Penser |’ espace en écume doit donc conduire a penser qu’il n'y a pas de
géterie universelle et donc pas d’'idéologie du bien commun. Le bien individuel ne peut donc pas
étre pensé comme une forme subjectivée du bien commun, comme une simple distance ala norme
commune. La notion de déviance est donc ici mise en cause. La notion de divertissement
également : elle vise a nous faire croire que quelque chose de peu important, mais nouveau est
essentiel. Elle suppose donc qu'il y ait de |’ essentiel. La critique du divertissement n’est donc pas
désaliénante par nature, elle nous fait simplement changer |es cibles auxquelles nous attribuons des
valeurs d intérét.

Une fois acceptée la multiplicité des espaces et la méfiance al’ égard des divertissements, reste une
guestion majeure : comment |’homme vivant une vie réussie peut-il occuper plusieurs types
d’ espaces (plusieurs positions dans |’ écume) en ne revendiquant la propriété d’ aucun ? La question
peut étre formulée d une autre fagon ( Sphéres 111. Ecumes, p. 777) :

gue colte le fait de présenter une description dense des risques liés aux modes modernes de
production du monde, sans faire une concession aux théories de la décadence ni aux théories du
progrés ?

Une fois en effet que Sloterdijk a démontré combien |le monde actuel était cynique et
uniformisateur dans ses fonctionnements, erroné dans ses idéologies, pleins d’illusions quant a la
pertinence de ses concepts, comment imaginer un autre monde ?

Espacestemps.net -12/14- 17.02.2026



13

Il serait facile (mais faux) de penser que notre monde actuel est le moment, |’ étape dans une
évolution. On peut penser qu’il va vers une décadence et qu’une crise I’ obligera a se réformer, ou
bien qu'il vavers un progrés et se réformera a pas lents. Dans les deux cas, il faut réinvestir I’idée
de concept englobant : le monde aurait une forme de destin. Tout le monde, ¢’ est adire la globalité
aurait un sens. |l est impossible pour Sloterdijk de se réinscrire dans une idéologie finaliste. Son
projet est bien de fonder un nouvel espace et une nouvelle pluralité de raisons, mais par le biais
d’ une description de leur fonctionnement, non par I’ assignation d'un but a atteindre. A lafin de
Sphéres |11, Ecumes, p. 782, il écrit :

jevoisque l’on aentreprisici de raconter I’ histoire de I’ homme comme une histoire de I’ espace,
ou plus précisément comme une histoire de |’ organisation de I’ espace ou de la production de
I’ espace. Cela revient a exprimer la conviction que les gestes du donner d’ espace et de la prise
d’ espace seront les premiers actes éthiques.

La position politique devient forte : le monde ne va pas bien, il ne permet pas lavie réussie mais
pour construire une vie réussie il ne faut absolument pas suivre de conseils qui se voudraient
universels. Toute norme est critiquable. Pour le philosophe, la contrainte éthique est forte : il a
pour tache de décrire le dysfonctionnement du monde et n’a pas le droit de donner une solution
pour y mettre fin. La philosophie est descriptive, pas prescriptive. Elle a cependant, de ce fait ala
fois une capacité critique et un réle informatif. La citation précédente le dit bien. Si toutes les vies
métaphysiques non réussies viennent d’un probleme de forme (la sphére) toute vie non
meétaphysique réussie doit affronter un probléme d’ espace, donné et regu, donc non approprié.

Il semble que pour Sloterdijk une voie possible soit d ordre esthétique. 11 propose d' évoluer dans
I’ espace socia comme dans une installation artistique :

Nous accédons a une perception de la situation fondée sur la distance esthétique lorsque nous
évoluons dans I’ espace social comme dans une installation. L’ observateur qui reconnait la
situation comprend qu’il est le visiteur d’ une exposition de plus grand format que le musée normal
[...]. Unetelle vision n’exige qu’ une seule condition : que I’ ensemble des circonstances ne puisse
plus étre désigné par le concept de nature (Sphéres 1. Ecumes, p. 718).

L’information donnée est claire : pas de nature si on ne veut pas d universel. Si la métaphysique
repose sur la sphére englobante le totalitarisme pourrait, lui, reposer sur des lois de la nature,
idéalisées en éco-nature. Critiquer tout concept englobant ¢’ est mettre en cause tout principe
naturaliste, méme I’ évolution. Apparait alors une des préoccupations actuelles de Sloterdijk, qui le
poussent a s'intéresser aux relations entre la vie humaine et les techniques qui peuvent la modifier.
Dans « Ni le soleil ni lamort » il n"hésite pas a déclarer:

L’avenir sera une ére de technique du climat et donc une ére technigue tout court. On comprendra
de mieux en mieux que les sociétés sont fondamentalement artificielles. Tout doit étre produit sous
forme technique, aussi bien |’ atmosphére métaphorique que I’ atmosphére physique (p. 286).

En conclusion : I’écume des jours.

Latrilogie des Sphéres est un ouvrage monumental par sataille et par son contenu. Il a d abord
I’ originalité d' étre tri-scalaire : les bulles sont a |’ échelle de I'individu, les globes a I’ échelle du
monde et une fois que tout a explosé sous la critique il ne reste qu’ une forme dispersée dans
laguelle personne ne trouvera aucune référence spatiale. Il ne reste vraiment qu’ une informe
écume. Il a ensuite I’intérét de construire une critique des points d’ appuis les plus durs de la

Espacestemps.net -13/14- 17.02.2026



14

philosophie a partir des objets les plus fluides de la physique. Déconstruire le concept en le
confrontant a des boules, détruire I’universel en I’ opposant a I’ écume, affaiblir la raison en lui
objectant des bulles, c’'est élever le fragile, I’éphémeére, le léger a la hauteur de I’ objet
philosophique. C’est se placer du coté de la douceur et de la non violence, ce qui est une forme
éthique exemplaire de raisonnement.

Un autre aspect important de la trilogie en découle : c’est la récusation de toute forme de
fétichisation de la substance dure. |l y aun refus radical de toute ontologie de la matiére, que celle-
ci soit physique ou psychique. La matiére physique est rejeté dans les idéalités des philosophies
finalistes, la matiére psychique est évacuée avec le moi dans I’ évanouissement du transcendantal .
Celaimplique que |’ espace soit pensé sans ces deux rigidités. || n’a pas de solidité physique qui en
permettrait la mesure ou la quantification, il n’a pas d’ existence phénoménologique qui justifierait
gu’'on |'essentialise. 11 ne peut donc étre pensé que comme pure forme, pur produit de
I’agencement du multiple en arrangements éphémeéres et polytopiques. Il est ce qui permet a
I”écume de changer et le processus de ce changement. Il est aussi interne a chaque bulle qui
constitue I’écume. 1l est, en fait, accident résultant de la multiplicité des échelles auxquelles se
produisent des événements psychiques, sociaux et techno naturels. Dés lors la vie dans cet espace
ne peut étre qu’ affaire d’intelligence commune, d’intelligence négociée sous I’ arbitrage, négocié
aussi, de lanotion d’ esthétique.

A I’ évidence un tel ouvrage passionne et fait du lecteur un passionné. Ce qui est passionnant ¢’ est
la critique foisonnante et |a méthode « sphérologique » qu’ elle met en cauvre. Ce que le lecteur est
obligé de devenir ¢’ est I’ acteur passionné (et distancié) d'un futur non modélisable, non finalisé et
non normé. Sloterdijk tue peut étre encore davantage que Lyotard tous les grands récits et annihile
peut étre encore plus que Deleuze tous les grands concepts, sauf I'étre. Il est également
extrémement destructeur vis a vis des idéologies de la scientificité, y compris celles de I’ école de
Francfort dont son meilleur contradicteur en Allemagne, Jirgen Habermas, est le continuateur. 1
reste aux lecteurs a s'interroger : que va étre leur vie réussie si ni la science, ni laraison, ni les
communications intersubjectives ne valent comme régulateurs de la disposition des écumes dans
I’ espace qui les rend possibles ? Le défi est de penser une hyper complexité sanslois et de lavivre
sans conflits. Cela suppose donc un monde dans lequel aucun vent mauvais ne disperse les
agencements d’ écumes qui font de nos processus de socialisation des artifices. C'est un espace
sans nature et sans tempétes, philosophique, pacifique et navigable. Utopique aussi ?

Lelundi 2 mai 2011 &00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses a ce hillet viale
fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -14/14- 17.02.2026


https://www.espacestemps.net/comments/feed/

	Espacestemps.net
	Le concept de tout est une forme : la pensée spatiale de Peter Sloterdijk.


