Par Francois Warin. Le 15 octobre 2012

Le nouveau livre de Jean-Loup Amselle, L’ anthropologue et le

JEAN-LOUP AMSELLE politique, est un recueil d'articles que leur brieveté rend
L'ANTHROPOLOGUE particuliérement denses et incisifs. Tous ces articles s'inscrivent

ETLE POLIT "-'!"J dans la perspective critique, dans la perspective marxienne,

___________ : ouverte par les deux précédents livres de I’auteur :
| | | Rétrorévolutions. Essais sur les primitivismes contemporains
e (Paris, Stock, 2010) et L’ethnicisation de la France (Paris,

|- il Editions Lignes, 2011). Nous en avons rendu compte

Qu'il s'agisse de I'histoire de I’anthropologie prisonniere de la vision primitiviste d’un bon
sauvage resté a |’ abri de I histoire (avec Lévi-Strauss et méme, en ce qui concerne les sociétés
africaines précoloniales, avec Balandier) ou de I’ histoire de la littérature antillaise demeurée
captive des catégories coloniales (se contentant de renverser les stigmates avec Césaire, Fanon,
Glissant, Chamoiseau), du postcolonialisme et de son modéle populiste, de la prétention d' un
certain art africain contemporain arégénérer une humanité fatiguée par un retour ala sauvagerie de
I’ origine ou des lamentations répétées sur la disparition de la glossodiversité, la charge et la cible
de I’ auteur demeurent les mémes.

Tous ces prophétes regardent en arriere, comme disait Heine, tous sont tournés vers le passé
fantasmé de sociétés restées prétendument vierges et pures, tous tombent dans le piege d’un
culturalisme qui n’explique rien et qui masque par ses découpages verticaux le drame des
situations économiques, sociales et politiques!.

On aurait tort pourtant de ne voir dans ce nouveau livre gu’un addenda ou qu’'un simple
prolongement des deux précédents. D’abord — comme le titre I’indiqgue —, on assiste a un
renversement de perspective puisque |’ auteur remet en honneur I’ anthropologie. Antérieurement,
en effet, il semblait avoir scié labranche sur laquelleil était assis en stigmatisant une anthropologie
objectivante cantonnée dans la seule exploration de sociétés dites indment « primitives ». Il
montre cette fois-ci sur des cas précis combien un regard anthropologique décentré peut étre

-1/3-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/
https://www.espacestemps.net/document9607.html
https://www.espacestemps.net//wp-content/uploads/2012/10/121015Warin2.jpg

pertinent pour analyser |es sociétés modernes. A une critique politique de I’ anthropol ogie semble
avoir succédé une critique anthropologique du monde politique, critique qui fait sauter les
dichotomies qui stérilisent les sciences humaines. Ainsi, dans une introduction aux idées
prometteuses, Jean-Loup Amselle montre combien les sociétés « modernes » ne sont pas exemptes
de la pensée magique réservée jusqu’ici aux sociétés « traditionnelles ». En témoigne la crise
financiere, la crise fiduciaire (de fidus, fides...) qui est une crise de lafoi ou de la confiance, aussi
bien que les heurts qui surgissent sur I’ ensemble de la planéte.

On sent a chaque fois I’homme de terrain prompt a dénoncer les nouvelles idoles auxquelles
sacrifient nos contemporains et derriere lesquelles ils se protegent. Ainsi la présentation idéalisée
de la palabre traditionnelle (qui serait irénique, consensuelle...) comme solution alternative au vote
ou al’éection de nos démocraties représentatives apparait a cet africaniste comme complétement
fantasmatique. Rebaptisée au besoin juridiction de la parole, transfigurée par la projection de la
problématique habermassienne de I’agir communicationnel, la palabre n’est en vérité qu’ une
technique permettant aux sociétés africaines de perpétuer les principes hiérarchiques qui les
fondent.

C’ est laméme démarche qui conduit |’ auteur aretracer lalongue histoire de la fabrication, par des
intellectuels afrocentristes, d’ une prétendue « constitution du Mandé » (validée par I’ unesco) qui
serait I’ expression prémonitoire, cing ou six siecles avant I’ Europe, des droits de I’homme. Il n’ est
pourtant pas besoin de se réclamer d’un passé mythiguement formaté pour se révolter et se
réapproprier un héritage universaliste... C'est ce que montrent les révolutions arabes
d’ aujourd’ hui.

De laméme facon, poursuivant son analyse généal ogique du postcolonialisme, Jean-Loup Amselle
révéle avec perspicacité combien continue de fonctionner, chez les postcolonialistes comme chez
tous les entrepreneurs d’ ethnicité, le modele générateur du populisme russe. Dans les années 1870,
des étudiants de bonne famille prétendirent parler au nom de la pureté originaire du peuple et
tentérent de convertir au socialisme les paysans russes. De fagon identique, les élites du pays du
sud, porte-paroles des Naturvolker, continuent de tomber dans ce genre d'illusion et de procéder a
ce genre de faux-monnayage. Ils fabriquent du peuple et de la tradition et, par la valeur
performative de leur discours, créent des groupes, des communautés qui n’existent pas (les
« noirs » pour le cran, les « ethnies » en Afrique, les « castes » en Inde...), occultant ainsi les
inégalités économiques croissantes qui caractérisent nos sociétés. On sait I’ extraordinaire regain
gue le populisme a connu en Amérigue latine et le prestige dont jouit encore aupres des lecteurs du
Monde diplomatique, par exemple, le national populisme d’ un Hugo Chavez. On se dit que ce
genre d’analyse pourrait bien aider aussi a faire le ménage a la gauche de la gauche jusgu’ici
incapable de penser une tradition qui a produit des régimes particuliérement immondes.

Le chapitre sur la soi-disant disparition des langues est sans doute le plus novateur et |le plus
intempestif, celui qui est le plus propre a ouvrir le champ a la plus féconde des investigations.
Passant au feu de sa critique le mythe de I’ origine et le poursuivant sur le plan linguistique, I’ auteur
débusgue la métaphysique implicite aux notions de métissages, d’ hybridation, de créolisation, de
dialectisation... asavoir la supposition que seraient données, au départ des langues pures et isol ées,
des identités linguistiques qui viendraient recouper et renforcer des identités ethniques. Il faut
inverser ici encore la perspective en opposant a cette réification des langues imputable aux
linguistes le fait qu’il existe d’abord des chaines linguistiques a I’ intérieur desquelles s effectuent
des choix langagiers, chaque langue n’ étant jamais que le segment mal délimité d’ un tissu continu
de cultures et de langues. Aux lamentations nostalgiques déplorant la disparition de

-2/3-



I’ ethnodiversité? comme de la glossodiversité, il faut répondre en montrant que la globalisation
n’'est pas synonyme d’ uniformisation mais que, dans I’ énorme brassage occasionné, elle ne peut
manguer de provoguer ce qu’on peut appeler une glossopoiéese, soit I'invention continuée (poiesis)
de nouvelles et imprévisibles langues (glossa).

Tout au long du livre I’ auteur aura ainsi dénonceé le « faux archaisme » (I’ expression est de L évi-
Strauss) des constructions mythiques, celles dans lesguelles I’ homme apeuré d’ aujourd’ hui de plus
en plus seréfugie. Maiss'il y ade « faux archaismes » — et qui pourrait en disconvenir ? — , ¢’ est
gue, peut-étre, il y en a de « vrais » et la déconstruction des origines imaginaires, a laguelle
procede impitoyablement |” auteur, bien loin de les rendre obsol etes, pourrait bien au contraire les
libérer. Symboliques et réelless, ce sont celles auxquelles, toujours, poétes et penseurs se sont
mesurés, quitte quelques fois ales « raturer ». Quand, par exemple, une pensée plus endurante et
plus matinale que ne le flt toute philosophie et toute science humaine s interroge sur |’ anthropos
de I’anthropologie, sur le statut qui fOt attribué a I’ étre de I’homme par toute la tradition
occidentale, ce « pas en arriere » n"avraiment plus rien avoir avec lesillusions dans lesquelles les
fondamentalismes de toute farine s enferment...

Note

Le culturel n’est pas pour autant dissout dans le social, comme on a pu le reprocher al’ auteur ; il ne
cesse tout simplement de se construire, et se confond avec la somme des actes d’identification de
chacun.

La critique du primitivisme de L évi-Strauss nous semble un peu sévére. Quel gque soit le penchant ala
déploration que I’on peut trouver chez celui qui voulait identifier I’ anthropologie a I’ entropologie, il
faut bien reconnaitre que le célébre anthropol ogue a toujours affirmé que les sociétés amérindiennes, sur
lesquelles il fit ses premiéres travaux, n’ étaient pas des monades originaires, des isolats de pureté
mystérieusement préservés, mais le résultat de I’ histoire de la fragmentation malheureuse des grands
empires du passé.

Imaginaire/symbolique/réel, distinctions lacaniennes mises en cauvre dans notre ouvrage La passion de
I’origine, Essai sur la généalogie des arts premiers, Ellipses, 2006.

Articlemisen lignele lundi 15 octobre 2012 414:07 —

Pour faire référence a cet article :

Francois Warin, »L’ anthropologie, derechef. », EspacesTemps.net, Publications, 15.10.2012
https://www.espacestemps.net/arti cles/lanthropol ogie-derechef/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-3/3-


https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/#bodyftn3

	Espacestemps.net
	L’anthropologie, derechef.


