
- 1 / 3 -

L’anthropologie, derechef.
Par François Warin. Le 15 octobre 2012

Le nouveau livre de Jean-Loup Amselle, L’anthropologue et le
politique, est un recueil d’articles que leur brièveté rend
particulièrement denses et incisifs. Tous ces articles s’inscrivent
dans la perspective critique, dans la perspective marxienne,
ouverte par les deux précédents livres de l’auteur :
Rétrorévolutions. Essais sur les primitivismes contemporains
(Paris, Stock, 2010) et L’ethnicisation de la France (Paris,
Éditions Lignes, 2011). Nous en avons rendu compte ici-même.

Qu’il s’agisse de l’histoire de l’anthropologie prisonnière de la vision primitiviste d’un bon
sauvage resté à l’abri de l’histoire (avec Lévi-Strauss et même, en ce qui concerne les sociétés
africaines précoloniales, avec Balandier) ou de l’histoire de la littérature antillaise demeurée
captive des catégories coloniales (se contentant de renverser les stigmates avec Césaire, Fanon,
Glissant, Chamoiseau), du postcolonialisme et de son modèle populiste, de la prétention d’un
certain art africain contemporain à régénérer une humanité fatiguée par un retour à la sauvagerie de
l’origine ou des lamentations répétées sur la disparition de la glossodiversité, la charge et la cible
de l’auteur demeurent les mêmes.

Tous ces prophètes regardent en arrière, comme disait Heine, tous sont tournés vers le passé
fantasmé de sociétés restées prétendument vierges et pures, tous tombent dans le piège d’un
culturalisme qui n’explique rien et qui masque par ses découpages verticaux le drame des
situations économiques, sociales et politiques1.

On aurait tort pourtant de ne voir dans ce nouveau livre qu’un addenda ou qu’un simple
prolongement des deux précédents. D’abord — comme le titre l’indique —, on assiste à un
renversement de perspective puisque l’auteur remet en honneur l’anthropologie. Antérieurement,
en effet, il semblait avoir scié la branche sur laquelle il était assis en stigmatisant une anthropologie
objectivante cantonnée dans la seule exploration de sociétés dites indûment « primitives ». Il
montre cette fois-ci sur des cas précis combien un regard anthropologique décentré peut être

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/
https://www.espacestemps.net/document9607.html
https://www.espacestemps.net//wp-content/uploads/2012/10/121015Warin2.jpg


- 2 / 3 -

pertinent pour analyser les sociétés modernes. À une critique politique de l’anthropologie semble
avoir succédé une critique anthropologique du monde politique, critique qui fait sauter les
dichotomies qui stérilisent les sciences humaines. Ainsi, dans une introduction aux idées
prometteuses, Jean-Loup Amselle montre combien les sociétés « modernes » ne sont pas exemptes
de la pensée magique réservée jusqu’ici aux sociétés « traditionnelles ». En témoigne la crise
financière, la crise fiduciaire (de fidus, fides…) qui est une crise de la foi ou de la confiance, aussi
bien que les heurts qui surgissent sur l’ensemble de la planète.

On sent à chaque fois l’homme de terrain prompt à dénoncer les nouvelles idoles auxquelles
sacrifient nos contemporains et derrière lesquelles ils se protègent. Ainsi la présentation idéalisée
de la palabre traditionnelle (qui serait irénique, consensuelle…) comme solution alternative au vote
ou à l’élection de nos démocraties représentatives apparaît à cet africaniste comme complètement
fantasmatique. Rebaptisée au besoin juridiction de la parole, transfigurée par la projection de la
problématique habermassienne de l’agir communicationnel, la palabre n’est en vérité qu’une
technique permettant aux sociétés africaines de perpétuer les principes hiérarchiques qui les
fondent.

C’est la même démarche qui conduit l’auteur à retracer la longue histoire de la fabrication, par des
intellectuels afrocentristes, d’une prétendue « constitution du Mandé » (validée par l’unesco) qui
serait l’expression prémonitoire, cinq ou six siècles avant l’Europe, des droits de l’homme. Il n’est
pourtant pas besoin de se réclamer d’un passé mythiquement formaté pour se révolter et se
réapproprier un héritage universaliste… C’est ce que montrent les révolutions arabes
d’aujourd’hui.

De la même façon, poursuivant son analyse généalogique du postcolonialisme, Jean-Loup Amselle
révèle avec perspicacité combien continue de fonctionner, chez les postcolonialistes comme chez
tous les entrepreneurs d’ethnicité, le modèle générateur du populisme russe. Dans les années 1870,
des étudiants de bonne famille prétendirent parler au nom de la pureté originaire du peuple et
tentèrent de convertir au socialisme les paysans russes. De façon identique, les élites du pays du
sud, porte-paroles des Natürvolker, continuent de tomber dans ce genre d’illusion et de procéder à
ce genre de faux-monnayage. Ils fabriquent du peuple et de la tradition et, par la valeur
performative de leur discours, créent des groupes, des communautés qui n’existent pas (les
« noirs » pour le cran, les « ethnies » en Afrique, les « castes » en Inde…), occultant ainsi les
inégalités économiques croissantes qui caractérisent nos sociétés. On sait l’extraordinaire regain
que le populisme a connu en Amérique latine et le prestige dont jouit encore auprès des lecteurs du
Monde diplomatique, par exemple, le national populisme d’un Hugo Chavez. On se dit que ce
genre d’analyse pourrait bien aider aussi à faire le ménage à la gauche de la gauche jusqu’ici
incapable de penser une tradition qui a produit des régimes particulièrement immondes.

Le chapitre sur la soi-disant disparition des langues est sans doute le plus novateur et le plus
intempestif, celui qui est le plus propre à ouvrir le champ à la plus féconde des investigations.
Passant au feu de sa critique le mythe de l’origine et le poursuivant sur le plan linguistique, l’auteur
débusque la métaphysique implicite aux notions de métissages, d’hybridation, de créolisation, de
dialectisation… à savoir la supposition que seraient données, au départ des langues pures et isolées,
des identités linguistiques qui viendraient recouper et renforcer des identités ethniques. Il faut
inverser ici encore la perspective en opposant à cette réification des langues imputable aux
linguistes le fait qu’il existe d’abord des chaînes linguistiques à l’intérieur desquelles s’effectuent
des choix langagiers, chaque langue n’étant jamais que le segment mal délimité d’un tissu continu
de cultures et de langues. Aux lamentations nostalgiques déplorant la disparition de



- 3 / 3 -

l’ethnodiversité2 comme de la glossodiversité, il faut répondre en montrant que la globalisation
n’est pas synonyme d’uniformisation mais que, dans l’énorme brassage occasionné, elle ne peut
manquer de provoquer ce qu’on peut appeler une glossopoièse, soit l’invention continuée (poïesis)
de nouvelles et imprévisibles langues (glossa).

Tout au long du livre l’auteur aura ainsi dénoncé le « faux archaïsme » (l’expression est de Lévi-
Strauss) des constructions mythiques, celles dans lesquelles l’homme apeuré d’aujourd’hui de plus
en plus se réfugie. Mais s’il y a de « faux archaïsmes » — et qui pourrait en disconvenir ? — , c’est
que, peut-être, il y en a de « vrais » et la déconstruction des origines imaginaires, à laquelle
procède impitoyablement l’auteur, bien loin de les rendre obsolètes, pourrait bien au contraire les
libérer. Symboliques et réelles3, ce sont celles auxquelles, toujours, poètes et penseurs se sont
mesurés, quitte quelques fois à les « raturer ». Quand, par exemple, une pensée plus endurante et
plus matinale que ne le fût toute philosophie et toute science humaine s’interroge sur l’anthropos
de l’anthropologie, sur le statut qui fût attribué à l’être de l’homme par toute la tradition
occidentale, ce « pas en arrière » n’a vraiment plus rien à voir avec les illusions dans lesquelles les
fondamentalismes de toute farine s’enferment…

Note

1 Le culturel n’est pas pour autant dissout dans le social, comme on a pu le reprocher à l’auteur ; il ne
cesse tout simplement de se construire, et se confond avec la somme des actes d’identification de
chacun.

2 La critique du primitivisme de Lévi-Strauss nous semble un peu sévère. Quel que soit le penchant à la
déploration que l’on peut trouver chez celui qui voulait identifier l’anthropologie à l’entropologie, il
faut bien reconnaître que le célèbre anthropologue a toujours affirmé que les sociétés amérindiennes, sur
lesquelles il fit ses premières travaux, n’étaient pas des monades originaires, des isolats de pureté
mystérieusement préservés, mais le résultat de l’histoire de la fragmentation malheureuse des grands
empires du passé.

3Imaginaire/symbolique/réel, distinctions lacaniennes mises en œuvre dans notre ouvrage La passion de
l’origine, Essai sur la généalogie des arts premiers, Ellipses, 2006.

Article mis en ligne le lundi 15 octobre 2012 à 14:07 –

Pour faire référence à cet article :
François Warin, »L’anthropologie, derechef. », EspacesTemps.net, Publications, 15.10.2012
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/articles/lanthropologie-derechef/#bodyftn3

	Espacestemps.net
	L’anthropologie, derechef.


