
- 1 / 4 -

La vérité et le sujet : technologies
et assujettissements.
Par Christian Ruby. Le 5 mars 2005

D’un ensemble de textes rassemblés autour d’un nom d’auteur décédé, le lecteur constant et
attentif de son œuvre ne peut attendre que peu d’effets. Chacun sait aussi, depuis que des études
fécondes ont montré que les anthologies, par exemple scolaires, sont toujours largement
critiquables, car toute anthologie s’expose à imposer des torsions et distorsions à une écriture, à
une temporalité, à une argumentation, en définitive à l’œuvre complète qu’il vaudrait mieux avoir
le courage d’affronter, qu’il vaut toujours mieux lire les ouvrages entiers de tel auteur, plutôt que
les recueils d’extraits. Cela dit, parmi les effets les plus attendus d’une anthologie (commerciaux et
autres), il en est quelques-uns que l’on peut tout de même encourager et avaliser : la possibilité
offerte à un public non spécialisé de s’introduire dans une œuvre qui ne lui est pas familière, mais
que la rumeur évoque suffisamment pour lui donner l’envie de la fréquenter ; la possibilité
proposée au public pressé, synthétiseurs patentés, journalistes et commentateurs, de parcourir un
ensemble articulé autour des propos les plus célèbres (puisque c’est le critère de choix par
excellence de l’éditeur d’une anthologie) d’un auteur ; et surtout la possibilité de soumettre à
nouveau à la lecture des articles publiés ici ou là et désormais peu disponibles (par fait
d’inactualité, de revue disparue, d’édition épuisée). C’est exactement à ces trois effets que nous
expose cet ouvrage, fort intelligent par rapport à l’œuvre publiée de Michel Foucault, dans la
mesure où il la morcèle, c’est vrai, mais en gardant son rythme, et, de surcroît, fort agréable à lire
parce qu’il compose une suite problématique assez subtile pour ne pas gommer les difficultés
propres de cette même œuvre.

Au demeurant, quoiqu’on puisse émettre quelques réserves pédagogiques concernant cette édition
(absence de mise en situation de chaque extrait ou article que l’introduction générale de chaque
partie ne pallie pas, absence d’indications explicites sur les réorientations successives de Foucault
annoncées, à chaque fois, par tel ou tel opus), réserves d’ailleurs tout à fait secondaires par rapport
à la possibilité donnée aux lecteurs de tenir en mains un ensemble de haute tenue, il faut convenir
que la répartition des textes en trois sections (suivant l’ordre de classement habituel de l’œuvre de
Foucault : « Anthropologie et langage », « Régimes de pouvoir et régimes de vérité », « le
gouvernement de soi et des autres ») offre une exploration rigoureuse et suivie du corpus à notre
disposition, sans révélation particulière puisque l’auteur a demandé expressément qu’aucun
document laissé en friche ne soit publié post-mortem. Chaque section est introduite par un auteur
de référence (Frédéric Gros, Arnold I. Davidson) et l’ensemble est couvert par une introduction
générale (Frédéric Gros) axant, avec pertinence, l’œuvre de Foucault autour du thème de la vérité
(dont Foucault déplace les éléments traditionnels). Certains lecteurs, les mieux informés, seront

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/la-verite-et-le-sujet-technologies-et-assujettissements/
https://www.espacestemps.net/articles/la-verite-et-le-sujet-technologies-et-assujettissements/


- 2 / 4 -

plus intéressés par tel extrait que par tel autre (notamment les « introuvables »). Globalement, ces
extraits sont choisis ainsi : des extraits tirés des ouvrages publiés, avec choix des passages célèbres,
des « morceaux » bien ciblés (du point de vue thématique et du point de vue du « bien connu »),
des articles célèbres (dont le fameux : « Qu’est-ce qu’un auteur ? », ou le peu trouvable « Qu’est-
ce que les Lumières ? » (encore que récemment réédité chez Bréal)), des extraits provenant
d’hommages divers et des traductions d’articles parus en langue étrangère. Signalons, toutefois,
aux habitués des Dits et Écrits qu’ils ont déjà toutes ces archives à leur disposition.

Anthropologie et langage.

La première partie de l’ouvrage rassemble des textes tirés des œuvres publiées entre 1961 et 1969,
c’est-à-dire les œuvres qui gravitent autour de et exemplifient la « méthode » de Foucault,
l’archéologie (Histoire de la Folie, L’Archéologie du savoir, Les Mots et les choses, L’ordre du
discours). À lire les œuvres alors publiées, on sait que la surprise des premiers lecteurs vient d’une
série de déplacements opérés par Foucault quant à la manière de concevoir l’histoire des savoirs. À
l’encontre des « histoires » linéaires et téléologiques (histoires des progrès continus de la conquête
de la vérité), Foucault décline primordialement des partages et des discontinuités, ainsi que des
cartographies du savoir (ordre de l’espace à l’encontre de l’ordre du temps). Ces moments lui
permettent alors de cerner des objets dont il nous apprend à chercher moins la vérité que la
signification. Et par signification, il convient d’entendre des rapports à des pratiques sociales et des
gestes qui donnent corps à une (à chaque) expérience historique.

Très éloigné de l’usage répandu à l’époque de l’expansion des techniques du commentaire
(redoublant les archives ou faisant passer un discours ancien dans un autre plus bavard) et de la
volonté de lire le passé à la lumière des victoires du présent dans une vaste téléologie de la vérité,
Foucault ne cesse de nous faire remarquer que nous ne disons quelque chose que parce que nous ne
pouvons dire autre chose, et ceci à partir de ce que nous voyons parce que nous ne pouvons voir
autre chose. Tout savoir, avant d’être vrai ou faux, est d’abord une manière de découper et
d’articuler une région du monde. Et chaque découpe montre quelque chose, en se constituant à
partir d’un abîme (la folie, la mort, la limite, etc.). Autant dire que la perspective est
transcendantale, mais un transcendantal historique (qui fait émerger les conditions de possibilité de
telle chose, mais des conditions qui se transforment, et qui explique pourquoi telles choses sont
dites et non pas d’autres dans ces conditions).

« Nous sommes voués historiquement à l’histoire » (p. 207), tel est l’un des principaux ressorts de
cette part de la philosophie de Foucault, qui constate l’absence définitive d’une philosophie
première structurant la modernité, et qui organise son analyse des découpes des choses et des
principes de leur articulation en nous présentant les règles historiques de formation des discours
produits et qui constituent notre culture. Non sans qu’il y ait parfois des pertes, des « hétérotopies »
qui présentent autre chose, qui inquiètent, parce qu’elles minent secrètement le langage et les
normes, parce qu’elles empêchent de continuer à faire comme avant, comme si de rien n’était, en
ruinant les syntaxes (celles qui font tenir ensemble).

Régimes de pouvoir et régimes de vérité.

La deuxième partie de l’ouvrage s’attache aux remaniements incontestables de l’œuvre publiée, à
partir de 1970, c’est-à-dire probablement aux effets des difficultés apparues dans les objectifs que



- 3 / 4 -

Foucault s’assignait, et éprouvées à l’occasion des événements de 1968 (Surveiller et punir, La
Volonté de savoir, tome I). Foucault se réoriente alors vers une analytique du pouvoir. Le champ
de la vérité n’est pas abandonné, il ne le sera jamais. Mais, même relativement à cette question, la
préoccupation est autre : en restant pris dans le champ du savoir, le risque existait de ramener la
connaissance à une donnée anthropologique (le désir de la vérité, par exemple). En articulant le
champ de la vérité à des régimes de force et de pouvoir, il devenait possible de concevoir la vérité
comme un effet d’une série d’événements dont la figure de l’homme n’était plus le gouvernant.

Ce qui vient donc en avant, c’est le thème d’une politique de la connaissance. Le couple savoir-
pouvoir prend forme. Il n’est pas d’exercice du pouvoir qui n’ait besoin de produire des formes de
savoir. Les formes de la rationalité ne procèdent pas d’une raison pure. En revanche l’analyse des
transformations du pouvoir rendent intelligibles les formes d’établissement de la vérité. Foucault
ne cessera plus de s’inquiéter, pratiquement et théoriquement, des processus qui engendrent de la
vérité. Ce qui le conduit, comme on sait, à une histoire des corps, à une analytique des technologies
politiques des corps, et des microphysiques du pouvoir.

Ses concepts les plus célèbres viennent sans doute de là : panoptique, discipline, examen, anatomie
politique, etc. Ceci avant d’aboutir à la construction de la notion de « bio-pouvoir » qui fera la
fortune de bon nombre de commentateurs postérieurs.

Mais simultanément, quelque chose se maintient, chez Foucault, qui tient à un certain optimisme,
mais aussi aux luttes concrètes auxquelles il participe (GIP, par exemple). Il y a de la « résistance »
partout, résistances aux relations de pouvoir, résistances qui s’inscrivent « comme l’irréductible
vis-à-vis du pouvoir ».

Le gouvernement de soi et des autres.

Le point de départ est connu. Le premier volume de l’Histoire de la sexualité (1976) annonce cinq
tomes à paraître, ainsi que des titres ou des orientations très précis. Lorsqu’en 1984, sortent enfin
en librairie les volumes II et III de cette Histoire, les lecteurs sont pour le moins désorientés.
Chronologie explorée, thèmes, concepts sont chamboulés. Foucault a reconceptualisé l’ensemble.
Éthique et pratiques de soi occupent le centre de la recherche. Une analytique des formes de
subjectivation se substitue à ce qui était prévu.

En somme, la préoccupation éthique domine maintenant. Mais, Foucault, s’il change de
problématique, n’abandonne pas un certain souci : l’examen des techniques de gouvernementalité
révèle l’existence de techniques d’individualisation. Ces techniques – « qui permettent de
déterminer la conduite des individus, d’imposer certaines finalités ou certains objectifs » – ont
forgé en chaque individu une certaine subjectivité, en la constituant à partir d’une objectivation,
dans laquelle les normes du pouvoir sont l’élément actif. Et cette subjectivité a pour fonction de
prolonger les effets de pouvoir.

Toutefois, les techniques de soi – « qui permettent à des individus d’effectuer, par eux-mêmes, un
certain nombre d’opérations sur leur corps, leur âme, leurs pensées, leurs conduites, et ce de
manière à produire en eux une transformation, une modification, et à atteindre un certain état de
perfection, de bonheur, de pureté, de pouvoir surnaturel » -, pensées sur le plan éthique, ne cesse de
nous ramener à la politique. L’éthique n’est pas affaire de code, mais d’activités de soi qui sont
autant de modes de résistance aux techniques de pouvoir. On peut, à bon droit, les appeler des



- 4 / 4 -

techniques de « subjectivation », dans la mesure où elles s’opposent aux « objectivations »
normatives. C’est grâce à elles que Foucault peut déboucher sur la reprise de cette question
décisive, et dont nous avons relevé l’existence insistante plusieurs fois : « quel est le champ actuel
des expériences possibles ? »

Que conclure de tout cela ? Le lecteur jugera en lisant cette anthologie. Cela étant, des formations
discursives à l’exercice du pouvoir, et de l’analyse de ce dernier à la formulation de la question des
formes de subjectivation, il y a, dans l’œuvre de Foucault, deux fils conducteurs constants, même
s’ils sont formulés très différemment chaque fois que l’auteur réoriente sa problématique.

Le premier concerne l’approche philosophique des problèmes. Foucault ne croit, n’a jamais prêté
sa plume à cette idée assez courante à certains moments selon laquelle la philosophie devrait
disparaître au profit de la science ou au profit de la politique. Bien au contraire, la philosophie « a
une espérance de vie assez prometteuse » depuis qu’elle se consacre à « surveiller les abus de
pouvoir de la rationalité politique ».

Mais, il en est un autre, qui définit fort bien le chercheur foucaldien, tel qu’il se donne à lire dans
toute l’œuvre. Le chercheur ne peut se dispenser des secousses imposées aux familiarités de la
pensée. Chercher, ce n’est ni s’offrir immédiatement aux lumières de la vérité, ni se livrer au
pragmatisme. C’est opérer des analyses, des découpes, faire l’effort de travailler, de recommencer
sans cesse, de revenir sur ce qu’on a fait, de s’exposer aux objections. De là ces phrases qui
rythment bon nombre d’extraits : « il comporte aussi pas mal de corrections et de critiques internes
» (p. 332). Mais c’est aussi publier, livrer au public ses réflexions, aux fins de discussion. Et
accepter d’avance que le public se saisisse de ces réflexions.

Article mis en ligne le samedi 5 mars 2005 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Christian Ruby, »La vérité et le sujet : technologies et assujettissements. », EspacesTemps.net,
Publications, 05.03.2005
https://www.espacestemps.net/articles/la-verite-et-le-sujet-technologies-et-assujettissements/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.


	Espacestemps.net
	La vérité et le sujet : technologies et assujettissements.


