Par Emmanuelle Tricoire. Le 9 novembre 2004

En une centaine de pages, accrues d’ une chronologie et d’ une courte bibliographie de référence,
comment aborder |’ histoire de la philosophie lorsque I’ on N’ est pas spécialiste ? Cet ouvrage pose
deux séries de questions, la premieére explicitement, la seconde par son ambition et saforme: celles
desrelations de la philosophie al’ histoire ; celles de la vulgarisation des savoirs complexes.

Comment aborder |” histoire de la pensée philosophique ? Cela suppose-t-il la continuité d’ un objet
qui serait unique, la philosophie, atravers des sociétés pourtant fort différentes, méme si I’ auteur se
«limite» ici al’ occident depuis le 5e siecle avant J-¢ ? Doit-on faire de |’ histoire, ou opter pour la
philosophie ? S agit-il d’analyser une série de courants de pensee et de déterminer précisément leur
contexte d’ énonciation, ainsi qu'y travaille

; s agit-il plutét de tracer le fil conducteur d’ une
réflexion progressant sur 2500 ans, les locuteurs de cette discipline se répondant d’un siécle a
I”autre en un mode de penser éternel, au travers d’ une méme technique intellectuelle ? Ceux que
I’ on appelait au 18e siécle les philosophes sont maintenant les « intellectuels », et les histoires des
idées ou des intellectuels ne manquent pas (Michel Winock, ). Par contre, si la
philosophie fait de I’ histoire et de I’ historicité un objet (largement traité dans cet ouvrage),
décontextualisé parfois dans lalignée de la dia ectique hégélienne, ou si elle tend & paraitre comme
déshistoricisée, des Idées de Platon a I’ éthique de Kant, elle ne se fait pas facilement objet
d histoire.

Précisant sa posture en introduction, Christian Ruby, philosophe et enseignant, définit « la tache
philosophique » : « la philosophie se présente comme une tache d’intelligibilité, assumeée par les
philosophes dans un affrontement avec les questions de la cité, des sciences, des arts. Cette tache
ne peut étre séparée de I’ histoire générale dans laquelle ces questions trouvent leurs propres
métamorphoses, démultiplications et refontes. Dés lors, |’ acte de philosopher contribue a produire
des figures de la pensée qui constituent des significations, des systémes, des objectifs de réflexion
et des concepts dont la rigueur et le développement disent, pour chague ensemble de conditions
historiques, autant d’ actes de pensée déployés avec toutes les richesses qu’ils peuvent manifester
[...], laphilosophie participe d’ une décision gréace a laquelle un domaine autonome de la culture
est défini ; domaine dans lequel il est question de toute culture, de toute la culture, mais
“réfléchie’. [...] Philosopher ne consiste pas seulement a exprimer le temps auquel on appartient,
mais en méme temps et d'abord ay risquer une parole qui le déborde, I’ entraine vers I’ actualisation
de ses possibles. » (p. 4)

-1/4-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/la-philosophie-en-temps-et-en-tensions/
https://www.espacestemps.net/articles/la-philosophie-en-temps-et-en-tensions/
http://espacestemps.revues.org/document485.html
http://espacestemps.revues.org/document485.html
http://espacestemps.revues.org/document647.html

L’ auteur aborde ensuite avec franchise le probléme de la tension entre une conception de la
philosophie matérialiste et une autre idéaliste, et annonce son point de vue et sa méthode : écarter
toute idée d’ une philosophie comme étant la progression constante de laraison (p. 5), refuser une
dialectique ou une vision téléologique de I’ histoire de la philosophie. Il rejette également
I’ alternative classique, une histoire de la philosophie pour elle-méme, « agitation industrieuse,
fortuite, [qui regnerait] dans I'infini d’une histoire innocente ». |l se préoccupera donc des «
rebonds » de la pensée philosophique ainsi historicisée, qui se différencie, chaque fois qu’elle se
renouvelle, de sa propre expression ains que d’ autres manieres de penser.

s

Il ne s'agit donc pas d’ évoquer le débat d’'idées que cherche a retrouver

, qui reprend avec précision les conditions, y compris dans le
débat intellectuel de son époque, de I’énonciation d' un discours. Méme si Christian Ruby ne
dédaigne pas de préciser que la pensée philosophique peut étre orientée par les conditions précises,
matérielles et intellectuelles, ou encore politiques, de son énonciation — ainsi les centres
intellectuel s autonomes organiseés par les princes au 16e siecle qui permettent une pensee dégagée
de la scholastique et en rupture avec I’ Eglise, ou encore le totalitarisme qui frappe parfois
directement les philosophes du 20e siécle —, puisqu’ elle est réflexion produite par une société
dans le cadre de la cité (p. 15), les « rebonds » évoqués a grands pas sont une investigation de la
facon de concevoir un systéeme permettant de penser le monde, objet toujours renouvelé par
I’ histoire, réflexion prenant en compte ses antécédents et répondant au questions que posent la
pensée et que pose I’ histoire. Les problémes les plus épineux posés par larelation entre la pensee
philosophique et I’ histoire, comme celui de la relation entre la pensée de Nietzsche et |e nazisme,
sont pris de front et avec subtilité, sans entrer dans |es traditionnelles catégorisations.

L’ histoire de la philosophie peut ainsi étre considérée comme un champ miné, et peu investi, misa
part dans I’ enseignement secondaire ou, faite par les philosophes pour que les éléves accedent aux
textes, elle est en réalité une forme d’ acces a la philosophie. Mais ces cent pages impossibles a
bachoter — on n’y trouve pas de titres évoquant un philosophe ou une Ecole philosophique, ni de
résumé d’ ceuvres philosophiques... mais I’insertion constante des pensées dans le dépliement des
rebonds évoqués — incitent a une réflexion sur la vulgarisation, ambitieuse, des savoirs.

La mise en cohérence est avant tout celle des idées, et permet au lecteur de replacer ses
connaissances partielles, passées ou ultérieures, dans cette construction progressive de la pensée
philosophique. Le tout est d' une densité que le volume de I’ ouvrage laisse peu imaginer. Il n’est
évidemment pas exhaustif (chagque philosophe y occupe peu de place, et on ne trouvera
certainement pas ici matiére a faire une mise au point synthétique sur la pensée d’ un philosophe),
mais permet au lecteur peu aguerri de construire la structure qui lui permettra, au-dela de cet
ouvrage, d’ appréhender d’ autres savoirs philosophiques, d autres pensées. En cela, I’ ouvrage est
une introduction et non un ouvrage de référence a solliciter sur des questions précises, maisil est
fondamentalement pédagogique : il éléve le lecteur, le mene sans ménagements a la philosophie —
comme le paida-gogos, |I'esclave chargé a Athénes d’emmener les enfants a I’école — et
notamment a une lecture critique et non pas autoritaire de celle-ci.

L’ auteur découvre de grands rythmes et de grandes tendances, en relation avec les contextes, ala
réflexion philosophique. Si I’ ouvrage est découpé en académiques tranches chronologiques, que
I”on aurait pu remettre en question (les historiens en tout premier lieu), Ruby précise que « les
scansions de I’ histoire de la philosophie ne peuvent étre enfermées dans des limites chronol ogiques
» (p. 42), ce qui montre la tension permanente dans laquelle se fait ce travail, qu'il tente de
dépasser, en tous cas de réfléchir. « L’ homme », dit encore Ruby, « est agent d’ une scansion dans

-2/4-


http://espacestemps.revues.org/document485.html
http://espacestemps.revues.org/document485.html

I” histoire » (p. 56) et donc ni tout afait acteur ni jouet de celle-ci.

Outils pédagogiques, de petits encarts sont posés en contrepoint de chague chapitre sur un theme
plus autonome par rapport aux découpages chronologiques : « De I'Eglise a |’ espace public »,
évoquant la distanciation de la philosophie vis-a-vis de |a pensée religieuse, pour aller vers un
mode de penser proprement politique (p. 54), ou encore « Une philosophie docile ? », qui pose
justement les problémes de la philosophie entrant, tout en cherchant a préserver sa liberté de
penser, dans |’ enseignement et |’ espace scolaire (p. 88). Le découpage de la chronologie finale en «
Politique », « Arts et lettres » et « Civilisation et sciences » est décevant et contradictoire avec le
propos, puisque qu’il revient aranger dans les cases les plus classiques (qui se pratiquent dans les
classes) ce qui justement était décloisonné par le discours et par la posture philosophique méme,
dont la plupart des productions se retrouvent étrangement confinées dans « Arts et lettres ». A cet
endroit encore, latension entre un projet ambitieux et des tendances lourdes du genre que constitue
I”ouvrage de vulgarisation, est manifeste : le tableau chronologique reprend les traditionnels
découpages de |’ apprentissage scolaire sans les discuter, privilégiant ici le plus accessible.

L’ écriture de I’ ouvrage ne permet pas au lecteur d’ éviter la réflexion. Le style, métaphorique et
conceptuel, pose le probléme du langage de la vulgarisation : souvent éclairant, toujours attractif, il
est parfois allusif pour un débutant, qui risque, ala lecture de mentions non explicites et sans avoir
(encore) les outils pour appréhender les subtilités, de retenir caricature ou confusion, ou encore une
sorte de généralité banale. Le vocabulaire peut étre également source de perturbation dans une
oauvre de vulgarisation. Pour ne prendre gu’ un exemple, le terme de « désenchantement » appliqué
ala philosophie de la Renaissance au 17e siecle (p. 26), est repris pour évoquer e positionnement
difficile du 20e siecle (p. 85), sans que la référence a Max Weber soit explicitée. Au-deld, ' est
toute la transversalité des concepts dans I’ histoire, pourtant nécessaire a la pensée de la continuité,
qui est interrogée : « raison », « sagesse », « démocratie », « éducation », « politique », « dieu »,
ces termes peuvent-ils avoir le méme sens dans des contextes aussi différents que I’ Asie mineure
au 6e siecle avant J-c, les milieux monastiques a |’ époque d’ Abélard, le 20e siécle totalitaire
d’Hannah Arendt ? La compression réalisée par |’ auteur pose cette question de fagon plus aigue.

Si la philosophie est une appréhension du monde qui contribue a la construction des fondements
(épistémol ogiques, théoriques) et des méthodes des sciences (sociales entre autres), ce petit livre,
qui apporte autant de questions que de réponses, selon la plus haute ambition de la réflexion et de
la pédagogie, n’ est pas destiné aux seuls étudiants.

Article misen ligne le mardi 9 novembre 2004 & 00:00 —

Pour faire référence a cet article :

Emmanuelle Tricoire, »La philosophie en temps et en tensions. », EspacesTemps.net, Publications,
09.11.2004
https://www.espacestemps.net/arti cles/l a-phil osophi e-en-temps-et-en-tensions/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-3/4-



-4/4-



	Espacestemps.net
	La philosophie en temps et en tensions.


