Espacestemps.net

Réfléchir la science du social

La parenté au cceur d’'un débat epistémologique.
Responsable éditoriale , le lundi 27 avril 2009

Hua Cai, professeur d’anthropologie al’ Université de Pékin, propose dans son dernier ouvrage
une réflexion autour d’ une notion qui lui est chére, la parenté. Apres la publication en 2007 d’ Une
société sans pere ni mari : Les Na de Chine, paru également dans la collection Controverses au
PuF, il réutilise son terrain et cherche a le mettre en résonnance avec une théorisation
épistémologique. Cet ouvrage au titre vaste et énigmatique, L’ homme pensé par |I"homme, et dont
le sous-titre, Du statut scientifique des sciences sociales, n’ est autre que le titre du dernier chapitre,
promet un dialogue de I’ anthropologie et des autres disciplines des sciences humaines ancré dans
une réflexion généralisante. C'est donc un peu décontenance que le lecteur, qui s attendrait aux
vues du titre a un ouvrage critique enraciné dans une tradition de remise en question du statut des
sciences, approchera ce texte qui reste de prime abord trés centré sur les questions liées a la
parenté. Mais ne nous fions pas aux apparences! Le choix de la parenté comme point de départ est
tout sauf le fruit du hasard. Cette notion est intimement liée al’ histoire des sciences sociales. En
effet, des les années 1860, dans ce que A. Kroeber a nommé « la décennie prodigieuse », la
parution des ceuvres fondatrices de |’ anthropologie affirme I'importance de la parenté dans les
soci étés archaiques (et rend central cet axe d étude). Trois auteurs s'illustrent principalement, tous
trois travaillant parallélement dans des domaines de recherche différents. 1l s'agit de Fustel de
Coulanges, de Maine et de Morgan (seul nommeé dans |’ ouvrage de Cai), qui fondent des théories
étonnamment similaires et marquent le début de I’ anthropologie de la parenté.

C’ est dans cette filiation, plus ou moins assumée, que s inscrit |la démarche d’ Hua Cai, qui marque
un tournant dans la pensée anthropologique qu’il serait dommage de ne pas suivre et ce pour deux
principales raisons. D’ une part, il estici question de réinterroger certains principes fondamentaux
des sciences sociales, a travers |’ évolution de la pensée de la « parenté » ? notion qui reste
mouvante puisque, malgré son siecle et demi d’ existence, sa définition méme est sujette a
controverse ? pour poser d autre part les fondements communs a une amélioration des sciences
sociales. Hua Cai fait ressortir la facticité jusqu’ alors en cauvre dans les définitions données par ses
pairs. I montre également comment cette construction intellectuelle faussée déborde le cadre de
I”anthropologie de la parenté. Des I'introduction, il annonce sa volonté de soulever des
problématiques épistémologiques par le biais d’une étude comparative de quatre systémes de
représentation de la reproduction humaine (chapitre 1) et cing visions théoriques qui font (ou
firent) autorité sur cette question dans des disciplines différentes, voire en poserent les fondements
(celles d’Henri Morgan, précédemment cité, d' Emile Durkheim, d’ Arnold Van Gennep, de Claude
Lévi-Strauss et de David Schneider, abordées par ordre chronologique aux chapitres 2 a 6). Nous
ne commenterons pas le choix des auteurs fait par Cai pour étayer son argumentaire. Retracer un
historique et une mise en perspective de ces différentes mouvances serait un exercice long et
périlleux et n’ éclairerait pas davantage le travail de Cai (du moins pour cet ouvrage, car il n’est pas
tant question de I’ évolution de I’ anthropologie de la parenté que de I’ épistémologie des sciences

Espacestemps.net -1/5- 01.02.2026


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/la-parente-au-coeur-debat-epistemologique/

sociales). Quoiqu’il en soit, tous ces précurseurs trouvent |égitimement leur place dans le
questionnement de la parenté et encore plus dans celui de « I’homme pensé par I’homme ». A la
suite de cette présentation des théories fondatrices, Hua Cai est progressivement amené a dévoiler
la sienne, centrée sur une tracabilité de certains invariants de la parenté (chapitre 7), la prégnance
de lathéorie de la croyance (chapitre 8) et un questionnement sur |’ ontologie (chapitre 9). Cet axe
de réflexion devient rapidement prétexte a une ré-interrogation des principes fondamentaux de
I’ anthropologie — et par |&-méme des sciences humaines — et du dialogue, possible ou non, entre,
d’un coté, les sciences humaines et sociales, qu’il nomme « sciences de |’ existant conceptuel » et,
deI’autre, les sciences naturelles dites « sciences de la matiére » (chapitre 10).

L’ opposition du biologique et du socia est un débat que I’ on pourrait qualifier de « classique », qui
impregne tres fortement les sciences humaines. La question de la parenté n’est pas la seule a
soulever de telles discussions. Elle stigmatise les difficultés d’ une élaboration théorique visant a
interpréter et surtout a comprendre I’ organisation de la société et les activités humaines en général.
Nous pourrions citer I’ exemple de la notion de « genre » — ou « rapports sociaux de sexe » dansla
terminologie frangaise — qui posent des interrogations similaires. L’ implication du biologique
dans un raisonnement sociologique reste cause d’ embarras, notamment dans |’ analyse des rapports
sociaux de sexe, car elle oblige a délimiter clairement ce qui reléve ou non de I’ étude sociol ogique.
Cette phase d’ élaboration reste trop souvent |’ objet des travaux de recherche qui par conséquent
n’entrent pas au coeur des problématiques purement sociales. L’ analyse sociologique du « genre »,
identité et identifiant sociaux, est comme parasitée par les aspects biologiques du sexe ou ceux
psychiques du féminin et du masculin qui participent a la construction générale d’un homme ou
d’une femme et surtout de leurs représentations. Ainsi la sociologie du genre peine a trouver son
objet d étude car divers champs d autres disciplines s entremélent. 1l devient alors laborieux de
sortir soit d’ une réflexion qui prend pour acquise cette bipartition sexuée, soit qui laréinterroge en
permanence en tant que catégorie sans 'y trouver d’ aternative. La vision naturaliste des rapports
sociaux de sexe semble difficile a défaire et pose un réel probleme dans la construction d’ un savoir
sociologique. Le paralléle entre genre et parenté est d’ autant plus évident que la question du genre
est amenée en anthropologie (puis en sociologi€) par I’ anthropologie de la parenté (dans lafamille,
le dénominateur sexuel est un éément d’ analyse important). Ce n’est pas pour rien qu’ Hua Cai
remercie au tout début de son livre Frangoise Héritier, qui fait figure de proue dans les études du
genre en France, notamment avec son ouvrage Masculin, féminin. La pensée de la différence
(1996) dont le succes a largement dépassé les frontieres de I’ anthropologie. Tout en prolongeant
les théories de L évi-Strauss de « I’ Echange » et de |a « prohibition de I’ inceste », Hériter interroge
la nature de I’ objet de I’ anthropologie de la parenté et des rapports sociaux. Ses travaux |’ amenent
amettre en place sa célébre — et non moins controversée — théorie de la « valence différentielle
des sexes ». Son orientation structuraliste lui fait envisager les systémes de parenté en tant
gu’inventions culturelles fondées sur un schéma naturel visible : 1a premiére différence biologique
entre homme et femme.

La complexité de I’ ére humain, nous le voyons dans ces deux exemples, rend son appréhension
par les sciences sociales difficile. On pourrait considérer cet objet d' étude humain comme un tout
constitué de quatre — voire plus — parties distinctes : I" étre social, I’ étre culturel, I’ étre biologique
et I’individu psychique. Notons que Cai ne détermine que trois mécanismes du fonctionnement
humain : le physiologique, le culturel et enfin le social, et I’on pourrait se demander si la question
de la psyché releve de la physiologie, du culturel, voire du social. Nous reviendrons sur la
prégnance des interactions entre culturel et social dans le raisonnement de Cai, qui fondent a ses
yeux toute la problématique des sciences sociales. Entre également en jeu la temporalité qui
modifie I’ humain, ses activités et ses modes d’ analyse. A ce stade de réflexion, quel ques questions

Espacestemps.net -2/5- 01.02.2026



viennent al’ esprit : comment appréhender ce tout si I’on ne se sert que d’ un des angles d’ attaque
possibles ? comment rester cohérent et ne pas étre tenté de naviguer entre des techniques d’ analyse
et des champs différents, dont la compatibilité théorique n’est pas prouvée ? comment contourner
cette difficulté sans nier cette unité, cette identité multiple et ne pas commettre de contresens ou
d’ erreur conceptuelle ? Autant de questions méthodol ogiques qui se posent al’ heure actuelle. C’ est
d’ ailleurs un manque de rigueur théorique et méthodol ogique que Hua Cai reproche a ses confreres
; Ceé mangue mene a des contradictions qui entravent la mise en place d’un raisonnement
anthropol ogique compl et réellement articul é.

Cai milite pour que les sciences humaines arrivent a se dégager des présupposés relevant des
sciences naturelles, erreur jusqu’ici systématique selon lui dans I’ anthropologie de la parenté (et
cette remargue reste pertinente pour d’ autres objets de recherche en sciences sociales, nous I’ avons
vu). Le point de départ choisi par la plupart des anthropol ogues et/ou ethnologues et sociologues en
vue d'une définition de la parenté reste trop souvent | hypothése — posée comme une évidence qui
n'est plus a questionner — de I’ aspect biologique de la « nature humaine ». Ainsi parenté et
reproduction apparaissent avant tout comme liés a |’ acte biologique de la reproduction, ce qui ne
permet pas aux théories ethnol ogiques et anthropol ogiques trop teintées de naturalisme de prendre
de I’ampleur. Elles se contentent de dépétrer le social du biologique et d établir des limites entres
ces deux aspects plutét que de questionner la construction sociale de la parenté (et de la
reproduction). Si I’on prend I’exemple de Lévi-Strauss, on note qu’'il fonde sa théorie sur la
guestion du degré de consanguinité entre des étres humains, qui valide, ou non, d’un point de vue
purement théorique, une relation dite de parenté. Or, cette différence de degré est inhérente au
biologique et parait donc pouvoir difficilement entériner une conception anthropologique. D’ autre
part, la généralisation effectuée par les « peres de I’ anthropologie » est loin d’ étre opérante (en
effet, beaucoup partent du principe que les études de cas qu’ils ont menées constituent une regle
pour les sociétés en général). Hua Cai propose en contre-exemple latribu des Na de Chine, qu’il a
largement étudiée, et démystifie les causes évoquées jusqu’ alors dans la compréhension des
fondements du mariage. Ce qui est ici remis en cause, ¢’ est avant tout un choix méthodol ogique.
Comment mettre en relation théorie et pratique, terrain et concepts tout en respectant |’ essence de
la nature humaine ? Doit-on passer du général au particulier ou tirer de cas particuliers des
généralités ? Indirectement, Cai aborde un aspect épineux spécifique aux sciences sociales,
I” approche concréte de la constitution d’un corpus et de savoirsliés: le degré d abstraction de la
pensée scientifique ne doit pas mettre en péril I’ objet tangible qu’ elle étudie.

Ne croyons pourtant pas que Hua Cai rejette la validité des sciences du matériel ! 1l affirme bien au
contraire la nécessité d’une communication interdisciplinaire, empreinte de ses spécificiteés,
englobant |a connaissance de I’ étre humain dans toute sa complexité. Cependant, il rejette la
démonstration circulaire qui, partant du scientisme, cherche a montrer la différence entre le
biologique et culturel (ce qui n’'est pas le but d’une démarche anthropologique) au lieu de se
concentrer sur les liens de causalité entre des faits culturels et sociaux. Ainsi bien qu’il souligne
des invariants dans les théorisations de la parenté — invariants qu’il dénonce et qu’il démonte par
la logique le plus souvent — il montre les limites des recherches actuelles, cantonnées aux
affrontements entre sciences humaines et sciences naturelles, et tente de recentrer les objectifs de la
recherche anthropologique, quel que soit son objet. La encore, Cai se rapproche d' Héritier, qui
détermine des invariants a la « valence différentielle des sexes » qui sont pour elle autant de «
meécani smes invariants sous-jacents, en petit nombre, qui ordonnent le donné phénoménologique
des sociétés et lui conférent son sens » (1996). Il révoque ce qu’il considéere comme le cercle
vicieux de la théorisation durkheimienne du « fait social » qui fonde aujourd’ hui les sciences
sociales et humaines. Son jugement est sans doute un peu sévere et nécessiterait une relecture plus

Espacestemps.net -3/5- 01.02.2026



approfondie de Durkheim, qui définit le fait social ainsi : « toute maniére de faire, fixée ou non,
susceptible d'exercer sur I'individu une contrainte extérieure ; ou bien encore, qui est générale
dans I’ étendue d’ une société donnée tout en ayant une existence propre, indépendante de ses
manifestations individuelles » ([1895] 1998, p. 14). Certes le fait social durkheimien peut
apparditre a la fois comme son aspect concret et comme le résultat de son abstraction, mais pour
autant Durkheim n’exclut pas les mécanismes qui lui sont liés. Vient ensuite le probleme de
division du travail entre disciplines. La ou les unes s'intéressent a la culture comprise comme
contenant un systeme d'idée, les autres s attelent aux institutions, aux personnalités ou encore a
I”histoire. Quel dialogue est alors possible entre ces différentes facettes de la société humaine ?
Comment appréhender ce que fait I’homme ?

Pour clore cet article, revenons sur une notion qui affleure tout au long de I’ ouvrage mais n’ est
clairement formulée qu’'alafin et se révele le moteur du fait social. Il s agit de la question de la
croyance, trés prégnante dans la construction réflexive de Hua Cai. « Ce qui régit les
comportements de I’ é&re humain, ce ne sont pas seulement les existants physiques et leurs
mécanismes, mais la croyance al’ explication de ces faits physiques par I'homme » (p. 129). Ainsi,
nous rappelle I’ anthropologue, la croyance engendre des normes qui visent a entretenir |’ ordre
social. Selon lui il existe deux catégories de normes; si la premiére est fondée sur la représentation
de la reproduction humaine, la seconde nait de la représentation de |’ ordre, conséquence de la
conscience des faits sociaux ou des rapports sociaux interpersonnels et intercommunautaires. |1 est
alors un paralléle intéressant a faire entre science et croyance. De méme que la science, qui est ala
fois la constitution d’ une connaissance et son acquisition en tant que savoir, est un fondement
symbolique du pouvoir, la croyance constitue un ciment du pouvoir social et de I’ établissement des
normes. La question centrale, du point de vue des sciences humaines, n’est plus en lien direct avec
des existants physiques mais bien avec la production de ce mécanisme de construction de croyance
pour expliquer des faits : « Le changement de croyance est le moteur du changement de tout
comportement, de toute structure sociale (ou de toute organisation social€) et de tout mécanisme
social. La société n’est pas quelque chose d abstrait et de rigide, mais une communauté vivante»
(p. 149). Reste alors a savoir si cette vie, ce mouvement sont envisagés dans beaucoup de
dialectiques et quels sont les degrés d’ abstraction qui interviennent dans la recherche scientifique.

Si la lecture des premiers chapitres traitant de la parenté reste fastidieuse (y compris celle des
schémas sensés les expliciter), cet ouvrage n’en reste pas moins d’un intérét majeur pour
I”anthropologie et |a science des sciences. Hua Cai pose des questions primordiales, au sens ou
elles doivent étre posées chronologiquement les premiéres. Interroger la méthodologie d’ un travail
de recherche, redéfinir concept, notion, terrain et objet, est un acte qui se perd et qu'’il est essentiel
de transmettre aux jeunes chercheurs. La nécessité d' une auto-analyse des sciences sociales en vue
d’ une redéfinition de ses tenants et aboutissants apparait plus que jamais comme une urgence. Cai
invite a une relecture analytique et comparée des textes fondateurs et des études actuelles.
L’ ouverture proposée vers d’ autres disciplines mérite d’ étre creusée plus avant et annonce de
belles perspectives de dialogue pour le renouveau des sciences humaines dans le contexte social,
économique et politique d’ aujourd’ hui, qui tend a bouleverser |a pratique de la recherche.

Hua Cai, L’ homme pensé par |I"homme. Du statut scientifique des sciences sociales, PUF, Paris,
2008.

Lelundi 27 avril 2009 & 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses a ce billet viale

Espacestemps.net -4/5- 01.02.2026



fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

Espacestemps.net -5/5- 01.02.2026


https://www.espacestemps.net/comments/feed/

	Espacestemps.net
	La parenté au cœur d’un débat épistémologique.


