
1

Espacestemps.net - 1 / 19 - 02.02.2026

Espacestemps.net
Réfléchir la science du social

La mémoire désidentifiante.
Responsable éditoriale , le mardi 9 juin 2015

Dans cet article, il sera question d’un film : Les hommes debout, de Jérémy Gravayat (2010). Ce
film, nous l’avons rencontré dans le cadre du Festival du film de Oullins, et plus précisément dans
un atelier de lecture d’images que nous animions, intitulé « Habiter la ville en chantier » et qui
posait la question de la mémoire dans les espaces urbains confrontés à l’épreuve de la démolition et
de la reconstruction. Nous avions été frappés par le caractère très dissonant du film de Jérémy
Gravayat face aux autres, qui avaient en commun de reconnaître les habitants comme porteurs de
mémoire ; interpellés aussi par la puissance d’une écriture cinématographique mêlant séquences
strictement documentaires et fictionnalisation. Et nous avons pris le parti d’emboîter le pas au
mouvement exploratoire engagé là, de prendre toute la mesure du déplacement du regard opéré par
et dans ce film ainsi que de sa portée heuristique : qu’en est-il de la mémoire des lieux quand elle
est détachée de la figure imposée de la mémoire habitante ? Autrement dit, quand elle est
désindexée de son suppôt, les habitants, ceux dont la présence au lieu est comme naturalisée ?

Au regard des divers usages sociologiques possibles de la matière filmique, précisons la singularité
de la posture que nous expérimentons ici. Nous ne nous situons pas face à ce film comme face à un
objet vis-à-vis duquel nous disposerions de ressources conceptuelles, théoriques pour
l’arraisonner ; il s’agit de le considérer en tant qu’il renouvelle ces ressources mêmes. Notre propos
n’est pas de soumettre l’écriture cinématographique et de ramener son régime esthétique à une
lecture sociologique, mais de considérer que cette écriture cinématographique avec le régime
esthétique qu’elle active, par son opérativité même, vient renouveler les présupposés qui pourraient
être ceux d’une telle lecture. C’est par conséquent les ressorts de cette opérativité ainsi que ses
effets sur notre cadre de pensée des phénomènes mémoriels qui nous importe. En d’autres termes,
et sans que cela ne vienne nourrir une opposition tranchée entre plans empirique et conceptuel,
entre régimes documentaire et esthétique, nous entendons considérer ce film non pas tant comme
un document à analyser, mais en tant qu’il est partie prenante d’une enquête qui est à reconnaître
comme telle et à poursuivre. Une enquête sous format esthétique. Une enquête dont nous intéresse
la portée heuristique : le film étant à voir en quelque sorte comme un dispositif de recherche venant
renouveler notre conception du mode d’existence de la mémoire ; une enquête ontologique donc et
qui ne peut être telle que de se dérouler sous régime esthétique. Cette perspective demande à ne pas
s’en tenir au seul film, mais à tenir compte d’une part de son historicité, des circonstances de sa
genèse (l’enquête menée par le réalisateur), d’autre part de ce qu’il a vocation — de l’aveu même
de son réalisateur — à se prolonger dans une mise en débat avec le public (l’enquête mise en
partage par le réalisateur avec un public). Ceci est d’ailleurs congruent avec le mode d’existence de
ce film, qui n’est jamais séparé de son historicité ni de son intentionnalité dialogique, de par la
présence de son réalisateur dans les divers festivals et autres manifestations où il est projeté et du
fait de la présence d’un public auquel il est donné à voir.

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/
http://www.anousdevoir.com


2

Espacestemps.net - 2 / 19 - 02.02.2026

En cela, le travail que nous effectuons sur ce film s’inscrit plus largement dans un programme de
recherche d’inspiration pragmatiste qui se donne comme autant d’objets d’études possibles les
diverses enquêtes qui prolifèrent dans le monde social, visant à documenter l’état des choses dans
un cadre professionnel, artistique ou militant et produisant autant de matériaux susceptibles
d’inspection et de vérification publiques[1].

Mais comment parler d’un film qui ne sera pas vu par les lecteurs de ce texte[2] et ne pourra, à plus
forte raison, être débattu en tant que tel en présence de son réalisateur ? Une première difficulté
pour nous est de ne pas nous constituer en porte-parole de son réalisateur au motif des longs
échanges que nous aurions eus avec lui et de la congruence de nos perspectives réciproques. De
fait, même si nous nous référerons à plusieurs reprises aux propos que Jérémy Gravayat tient sur
son film, à l’éclairage qu’il en donne, ce dont rendra compte ce texte c’est d’abord de la réception
qui a été la nôtre. Ce qui signifie d’une part tâcher de rendre partageable cette découverte qui a été
la nôtre de ce qu’il y avait là un véritable dispositif de recherche. Et d’autre part tâcher de formuler
les avancées qu’il nous semble pouvoir dégager de cette exploration et, en cela, prolonger le
mouvement exploratoire engagé par Jérémy Gravayat[3]. Une seconde difficulté, plus redoutable
encore, est de ne pas prendre la place du film, de ne pas nous constituer en « tenant lieu » du film ;
cela passe, en préalable à tout commentaire, par une description de ce que le film donne à voir et à
entendre. Celle que nous produisons ici pourra être jugée insatisfaisante et bien trop longue ; telle
qu’elle est, elle doit cependant, dans notre esprit, pouvoir permettre de donner au lecteur
suffisamment de prises pour apprécier ce que l’on va désigner comme étant l’écriture
cinématographique de Jérémy Gravayat et ses effets.

Place au film donc, ou plutôt, en l’occurrence, place à une description séquentielle appuyée par
quelques photogrammes.

Les hommes debout : description séquentielle.

Ce qui est premier dans le film, c’est la voix off en langue arabe (avec traduction sous-titrée) :
avant même l’arrivée des images, une voix commence à raconter, sur fond noir, la création de la

mine en Tunisie par la société Penarroya au début du 20e siècle, le travail à la mine des générations
successives, puis, le récit se faisant dès lors à la première personne, le départ pour la France en
1968 pour chercher du travail et l’arrivée à Lyon, dans le quartier de Gerland ; parmi les usines de
ce quartier alors industriel, se trouve une usine Penarroya. Les premières images montrent un
paysage indéterminé (ce pourrait être la campagne tunisienne), puis un autre depuis la fenêtre d’un
train (que l’on finit par reconnaître comme étant le paysage lyonnais avant d’identifier, au premier
plan, les grands parkings récemment aménagés aux abords du stade de Gerland), puis un jeune
homme marchant au bord d’une voie ferrée. L’effet d’ancienneté des images en noir et blanc à gros
grain peut laisser penser que celui que l’on voit et celui qui parle sont la même personne.

C’est donc d’abord la voix off, la narration qui établit une continuité dans la succession des plans
visuels. Mais ce premier mouvement est secondé par celui des images, dans la succession des
plans : d’une série de paysages (qui renvoie au déplacement, au voyage), on passe à une série de
photos du passé : des photos anciennes, en noir et blanc également, qui renvoient à un « là-bas » (la
Tunisie d’avant le départ) et qui sont des photos « de famille » puisqu’elles nous sont données à
voir posées sur ce qui doit être une table de salon recouverte d’un napperon, puis tenues entre les
mains d’un homme qui sans doute est celui auquel elles appartiennent.

Il y a là un recouvrement entre le caractère rétrospectif du récit biographique et le regard



3

Espacestemps.net - 3 / 19 - 02.02.2026

rétrospectif de celui qui se tient face à ses anciennes photos. Par ce rapprochement est établi un
premier mode d’identification entre celui dont on entend la voix et celui dont on voit les mains.
Mais s’il est clair que le récit concerne une expérience du passé, les images que l’on voit — bien
qu’en noir et blanc — sont actuelles. Il est clair également que la voix qui raconte cette histoire
n’est pas celle de la personne âgée que doit être aujourd’hui celui dont on raconte l’histoire. C’est
une voix jeune que l’on peut alors associer au marcheur que l’on a devant les yeux et qui semble
lui aussi être en train de faire ce périple qui amène à Lyon.

Figure 1 : « …puis un jeune homme marchant… ». Source : Les hommes
debout, Jérémy Gravayat, 2010.

Aussi, même s’il est question de la même chose dans ce qui est énoncé et ce qui est montré — à
savoir le déplacement, le voyage, la mobilité — la disjonction entre les images et le récit crée une
première incertitude quant à l’identité des protagonistes.

Les plans suivants prennent en charge directement ce trouble en accomplissant le rapprochement
entre deux figures distinctes. C’est d’abord un plan continu, initialement flou, sur un visage
d’ancien qui sort du flou au moment précis où la voix évoque l’arrivée en France (« en 1968… »)
et la netteté se fait totale au moment où la voix, racontant la difficulté à trouver du travail lors de
l’arrivée à Lyon, indique : « toujours la même réponse : pas de papier, pas de travail ». Aussitôt est
effectué un aller-retour entre ce visage-ci et celui du jeune homme. Est-ce la même personne ? Les
séquences suivantes lèvent l’ambiguïté et il deviendra clair que l’ancien est la personne dont
l’histoire est racontée, et que le jeune homme rejoue dans le décor d’aujourd’hui et dans le même
lieu ce qui s’est passé hier pour l’ancien, ce que la voix rapporte comme ayant eu lieu hier. Tandis
que la voix continue d’évoquer les difficultés de celui qui venait chercher du travail à Gerland, on
voit le jeune faire la même démarche aujourd’hui sur le même site devenu tout autre. Ce
rapprochement opère, si ce n’est une équivalence, en tout cas une analogie entre leurs expériences
respectives. L’image redouble le propos : « toujours la même réponse : pas de papier, pas de
travail ».

Voici maintenant l’ancien, dont on connaît désormais l’histoire et dont le générique nous apprendra
qu’il s’appelle Amor, de retour sur les lieux. Non pour rejouer à son tour ce qu’il avait vécu, mais
pour constater qu’« Y’a plus rien ! Y’a plus rien de Penarroya ! Vraiment, il n’y a plus rien de
Penarroya ». Les images intensifient le propos en s’attardant sur l’abandon du site. En son direct,
on suit Amor dans son « pèlerinage » et on l’écoute se souvenir, avec un accent lyonnais très

https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/belkis-peroni-fig-1/


4

Espacestemps.net - 4 / 19 - 02.02.2026

marqué : en pointant du doigt un corps de bâtiment délabré, « Là, c’était l’atelier d’aluminium…
Là où on est maintenant » ; ramassant des copeaux brillants, « Tiens, y’a un peu d’aluminium ! Ça,
on chargeait à la main » ; posant pour un long plan fixe sous la grande horloge intacte d’une cour
délabrée, « C’est là que le patron nous a engagés… je me rappelle… j’étais sous cette montre ».

Mais même dans cette scène que l’on peut dire proprement documentaire parce qu’il y a
concordance entre le sujet, le lieu et le récit, le cinéaste maintient un décalage entre le visible et la
parole, le son direct étant légèrement désynchronisé de l’image correspondante ; comme pour
rendre sensible la difficulté qu’a le vieil homme à situer ses souvenirs dans des lieux précis tant le
site a changé. Cela renforce le statut de témoin d’Amor : il est le dernier témoin de ce qui était là et
dont les traces visibles ont pratiquement disparu, rendant fragile sa propre mémoire des lieux.

Figure 2 : « …Amor, de retour sur les lieux… ». Source : Les hommes
debout, Jérémy Gravayat, 2010.

Par un blanc, on passe des images de ce qu’il reste de l’usine aujourd’hui à des images de l’usine
du passé ; on reconnaît les mêmes ateliers avec cette fois des immigrés au travail. Mais la rupture
entre les deux sortes d’images est minimisée par le noir et blanc qui leur est commun. Seule la
soudaine absence de son crée, un instant, l’incertitude quant au statut et à la temporalité de ces
nouvelles images.

Le retour du son correspond à un travelling sur la longue façade de l’usine avec les lettres de
« Penarroya » : une voix blanche et claire expose la dure condition des ouvriers de Penarroya. Il
s’agit manifestement là d’un film d’époque dans lequel se succèdent ensuite photos d’immigrés
assemblés, articles de journaux faisant état d’accidents du travail à l’usine, tract CGT suite à la
mort d’un travailleur immigré. Un film au caractère engagé, dont le véritable objet s’avère être la
grève et l’occupation de l’usine par les travailleurs immigrés qui ont suivi ce décès en 1972. Il ne
fait pas de doute que le film en question — dont plusieurs séquences sont simplement reprises, en
qualité d’archive et d’autres, retravaillées comme un matériau brut — ait défendu la cause des
grévistes[4] : sur des images de travailleurs immigrés débattant en bon ordre dans leur
cantonnement, une voix donne lecture d’un texte de revendication pour l’amélioration des
conditions de vie et de travail (« Nous exigeons… ») ; des immigrés se tiennent debout en arrière
du cinéaste au travail à sa table de montage (« … ce film est notre avocat ») ; dans une scène de
groupe filmée à l’intérieur de l’usine occupée, le perchman et son micro sont dans le champ,
comme s’ils faisaient corps avec le groupe. Ces 13 minutes d’archives, par où l’évocation de ce qui

https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/belkis-peroni-fig-2/


5

Espacestemps.net - 5 / 19 - 02.02.2026

était là — les restes de l’usine — a fait place à la documentation de ce qui y a eu lieu
— l’événement de la grève —, se terminent par une longue séquence retravaillée qui en est le point
d’orgue : à vitesse très ralentie, accompagnés d’un tambourin, des grévistes immigrés dansent en
costume dans l’usine occupée et les autres sont spectateurs de la scène. Le son, pourtant, n’est pas
celui du tambourin, mais celui d’un chant rhapsodique en langue arabe qu’accompagne une
musique traditionnelle. La traduction apparaît en sous-titre : « Le 9 février de l’an 1972, nous
avons fermé l’usine ; pendant 16 jours nous n’avons pas bougé… ».

Figure 3 : « …des grévistes immigrés dansent en costume… ». Source :
Les hommes debout, Jérémy Gravayat, 2010.

Dans cette longue séquence d’archive, la continuité entre le passé et le présent ne passe plus par un
rapprochement entre les personnages du film, mais par l’objet cinématographique lui-même, qui
devient le lieu d’une mise en abîme des images — un film sur la grève de 72 dans le film sur
Gerland — doublée d’une saisissante continuité biographique : quand Jérémy Gravayat, enquêtant
dans le quartier, découvre l’histoire de la grève, il découvre en même temps qu’un film existe sur
l’événement et il s’avèrera que c’est celui-là même qui l’a initié au cinéma qui en fut l’auteur.

Silence à nouveau, sur des images du quartier d’alors qui montrent, par-delà l’usine, la présence
importante des immigrés, également dans les rues et dans les nombreux cafés des alentours ; puis
sur des images — toujours en noir et blanc — de la déshérence du quartier aujourd’hui avec les
immeubles murés, les travaux de déblaiement, etc., avec l’affiche du projet d’avenir : « Vivre à
Gerland, vivre en grand ! un vrai nouveau quartier ! ». L’affiche publicitaire annonçant le
changement à venir annonce également un changement d’époque dans le film : on sort de
l’évocation du passé pour entrer dans l’époque actuelle.

Débute alors un nouvel épisode narratif qui repose sur le même procédé que celui qui ouvrait le
film : un récit en voix off sur les images en noir et blanc d’un homme qui marche. Cette réitération
formelle opère une continuité, un rapprochement entre les deux situations. Le spectateur,
cependant, est maintenant averti qu’il peut y avoir discordance entre la parole et l’image.

On commence ainsi à suivre un nouveau marcheur, un jeune homme blond et barbu avec un sac à
dos qui déambule dans une rue animée de la ville (le spectateur lyonnais peut reconnaître là
l’avenue Berthelot qui jouxte le quartier de Gerland). La voix off — le récit est également à la
première personne, mais en langue française cette fois — nous indique qu’il s’agit d’un squatter et

https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/belkis-peroni-fig-3/


6

Espacestemps.net - 6 / 19 - 02.02.2026

du récit de ce qu’il a vécu dans le quartier : nous voici, en effet, dans un autre temps de l’usine,
celui où elle est désormais à l’abandon, rendant par cela même possible le squat. Nous apprenons
ainsi comment une communauté improbable faite de Roms, de squatters, de sans-papiers ayant tous
trouvé refuge dans l’un des bâtiments abandonnés de l’usine avait fini par être expulsée pour cause
de démolition. Est ensuite évoquée cette rencontre faite aux abords du squat : « un vieil Algérien
m’a raconté : ils avaient occupés l’usine puis avaient été expulsés ». Le narrateur dit enfin être
désormais le dernier occupant des lieux, grâce à la bienveillance du chef de chantier (qui accepte
de fermer les yeux sur sa présence jusqu’au jour de la démolition de l’endroit reculé qu’il occupe).
Est opéré par là un rapprochement non seulement entre les deux situations d’occupation et
d’expulsion du lieu, mais également entre deux sortes de sujets historiques, l’un et l’autre figurant
le dernier témoin des événements.

Mais alors que le premier récit était accompagné d’images d’archives qui permettaient de
recomposer l’événement, rien de tel ici : aucune image de cette occupation et de cette expulsion,
Jérémy Gravayat précisant par ailleurs que les occupants ont refusé d’être filmés. Par quel procédé
alors rendre visibles ces présences réfractaires à la prise de vue ainsi que cet événement de
l’expulsion qui n’a pas laissé de traces ? C’est ce vagabond lui-même qui en figure la trace et qui,
en tant que dernier représentant de cette communauté éphémère, devient le dépositaire de sa
mémoire. Et c’est en tant que tel qu’il devient, dans le même temps, le porteur également de la
mémoire de l’occupation passée (« un vieil Algérien m’a raconté… »). « Porteur » au sens propre,
puisqu’il transporte avec lui un vieux magnétophone à cassettes et tandis qu’il est assis à un arrêt
de tram — non pour attendre la rame suivante, mais pour y manger et y somnoler ensuite au
soleil —, il le porte à son oreille pour écouter — et nous faire écouter — un texte manifestement
littéraire en langue allemande, qu’une voix off (féminine cette fois) nous récite sur fond de musique
sérielle. Le générique précisera qu’il s’agit d’un texte issu de La Muraille de Chine de Kafka,
intitulé Nocturne et qui parle de celui qui veille auprès du feu tandis que tous les autres hommes
dorment à même le sol, dans un campement de fortune, parce qu’il faut bien que l’un d’entre eux
veille[5]…

Figure 4 : « …et tandis qu’il est assis à un arrêt de tram… ». Source :
Les hommes debout, Jérémy Gravayat, 2010.

Cette ambiance nocturne est rompue par la séquence suivante : en son direct, le protagoniste se
trouve maintenant au sein d’une manifestation de rue, laquelle fait écho aux images de la
mobilisation collective de 1972. Mais en suivant le marcheur seul dans la foule, se contentant

https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/belkis-peroni-fig-4/


7

Espacestemps.net - 7 / 19 - 02.02.2026

d’observer ce qui se passe, on prend la mesure de l’écart entre l’action collective de Penarroya et sa
solitude à lui, l’écart entre les mobilisations du passé et celles du présent, l’écart entre la cause
visible que donnent à voir les nombreuses banderoles et celle invisible qu’il incarne lui. Le
contraste est renforcé par un montage cut de plus en plus accéléré (accompagné d’un brouhaha
sonore), là où les images de la grève étaient au ralenti (et accompagnées d’un chant rhapsodique).

À l’écart de la foule manifestante et de sa trépidation, le cheminement du vagabond l’a conduit
jusqu’aux grilles cadenassées de l’usine et le voici qui y pénètre par effraction. À cet instant, le
personnage du vagabond qui incarne et la continuité des expériences et la mémoire des événements
tant passés que récents accomplit un triple passage : entre l’extérieur et l’intérieur de l’usine, entre
les temporalités, et ce faisant entre les deux parties du film.

En effet, le réalisateur a souhaité établir ici une réelle coupure en insérant un carton noir sur lequel
est inscrit en blanc : « Les hommes debout », comme un titre pour la partie à venir ou plutôt
comme le titre du film qui commence maintenant et dont ce qui précède aurait été un vaste
prologue. Ce basculement est immédiatement validé par les images qui suivent et qui sont
désormais (et jusqu’à la fin du film) en couleur et en son direct.

À la lueur de sa lampe-torche, on accompagne maintenant le vagabond à l’intérieur de l’un des
bâtiments de l’usine, dans un dédale de couloirs et de pièces dévastés, à la recherche du lieu de son
installation. C’est clairement le temps du squat. D’autant que d’autres images de l’intérieur de
l’usine montrent des indices d’occupation du lieu (des chaises, une télé), mais aussi des êtres qui
semblent l’habiter : un couple qui pourrait être rom traverse le champ de la caméra, un jeune
homme noir s’éloigne, un groupe d’hommes, filmé à distance, depuis une autre pièce, est assis en
cercle au milieu d’une grande salle. Ici, le geste du réalisateur semble imiter celui des occupants :
c’est comme par effraction que ces présences sont captées : de loin, de manière furtive.

Retour auprès du vagabond, allongé maintenant sur un matelas de fortune ; à la lueur de sa lampe,
il sort à nouveau de son sac le magnétophone qu’il enclenche, ainsi qu’un papier qu’il examine.
Une voix off en donne lecture, comme si elle provenait du magnétophone : il s’agit de l’avis
d’expulsion des familles roms au motif de la pollution et donc de la dangerosité des lieux. C’est
regard caméra qu’il est filmé tandis que la voix off nous fait témoins de l’absurdité d’une telle
argumentation, qui revient à remettre des familles à la rue au nom de leur sécurité !

C’est sur une nouvelle série de photographies que la voix achève la lecture de l’avis d’expulsion :
d’abord une photo qui pourrait être celle d’une famille rom expulsée, puis des photos d’ouvriers
qui pourraient être ceux du chantier actuel, puis une ancienne photo d’Amor avec ses collègues,
attablés dans une salle à manger. Un nouvel aller-retour entre hier et aujourd’hui. Et sans
transition, sans doute parce que la dernière photo était déjà celle d’un espace domestique, la
caméra nous transporte directement chez Amor, dans sa cuisine, aujourd’hui.

On le voit accueillir celui qui s’avère être son fils et qui rentre de son travail de nuit. Un dialogue
s’installe entre eux sur une situation litigieuse que vit le fils à l’usine : « – le père : Alors ça va le
boulot ? » ; « – le fils : Ils font chier ! On se bat pour les qualifications et il y a le fils du chef qui
passe chef là ! Avec deux ans d’ancienneté » ; « – le père : C’est pas normal ça. Et ça vous ne le
posez pas dans votre cahier de revendications ? » ; « – le fils : Ben si, c’est fait mais bon… » ; « –
le père : Comme t’es délégué, t’es bien placé » ; « – le fils : S’il faut avoir un rapport de force, on
aura un rapport de force ». La scène suivante se passe au salon ; Amor a ouvert une petite valise,
invitant son fils à y découvrir les souvenirs qu’elle recèle : « C’est des choses précieuses que je



8

Espacestemps.net - 8 / 19 - 02.02.2026

garde là… Il y a ma médaille du travail. Tu ne l’as jamais vue ma médaille du travail ? ». Il la lui
montre, puis déballe le contenu de la valise sur la table basse du salon. Sur cette même nappe sur
laquelle d’anciennes photos de Tunisie étaient posées au début du film, ce sont cette fois des
documents liés à la grève qui sont étalés ; et s’il y a bien là encore des photos qui sont tenues entre
des mains, ces mains sont cette fois celles du fils. Sur la table, il y avait aussi un disque qu’Amor a
maintenant placé sur son phono et qu’on entend tandis que défilent les photos. Il s’agit du même
chant rhapsodique qui avait accompagné les images d’archive de la grève et dont le générique nous
apprendra qu’Amor en fut l’un des auteurs. Le père et le fils, assis côte à côte, écoutent. Cette
scène est nettement une reconstitution, une mise en scène de la mémoire et de sa transmission
intergénérationnelle : d’une lutte, l’autre, en quelque sorte.

Figure 5 : « …le père et le fils, assis côte à côte écoutent… » Source : Les
hommes debout, Jérémy Gravayat, 2010.

Les images qui suivent confirment l’intention du cinéaste puisqu’elles nous transportent sur le site
actuel de l’usine Penarroya, à une vingtaine de kilomètres de Lyon : les images nous présentent les
changements de condition de travail pour les ouvriers (ce qu’ils ont gagné en équipement, en
protection) et un carton indique que la nouvelle usine est entièrement automatisée. Ce que l’on
mesure par là, c’est l’écart entre la situation de 1972 et celle d’aujourd’hui. Cette impression est
renforcée par la continuation du chant qui raconte, en arabe, les conditions déplorables de travail et
de vie dans les baraquements de l’époque et qui accompagne ces images d’aujourd’hui.

Mais pendant qu’ailleurs se continue l’histoire de Penarroya, sur le site de l’ancienne usine est
venu le temps du chantier : on voit des ouvriers murer les entrées pour en finir avec les squatters,
travailler à la démolition en commentant le prix exorbitant des logements dont de grands panneaux
annoncent déjà la future réalisation[6], balayer les gravats.

Aussitôt après, on retrouve le jeune homme du début du film, cette fois couvert d’un casque et
allant travailler là où était l’usine, sur ce qui est maintenant un chantier. L’usine n’est plus ni celle
des ouvriers qui ont mené la grève ni celle de ceux qui ont pu habiter cet espace abandonné. Voici
venu le temps de la reconstruction. En plan rapproché, on observe ce jeune travailler et l’insertion
de la photo ancienne d’un jeune homme au travail lui aussi établit la continuité de la besogne à
laquelle sont vouées certaines existences.

Tandis que la nuit tombe, on le suit qui franchit une barrière formée de grosses pierres posées au

https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/belkis-peroni-fig-5/


9

Espacestemps.net - 9 / 19 - 02.02.2026

sol pour éviter que s’établisse quelque nouveau campement de gens du voyage, traverse un terrain
vague jonché de détritus pour s’enfoncer dans une zone boisée, jusqu’à la tente qui lui sert d’abri
de fortune.

Maintenant, il est seul, assis, les mains croisées, la nuit est tombée, on entend passer un train, la
caméra filme son visage en très gros plan, puis on voit ses mains allumer un feu, s’y réchauffer,
puis il commence à parler, en arabe — c’est la voix du début —, au feu d’abord : « Brûle…
parle », lui dit-il. Il s’engage ensuite dans un long monologue alors qu’il est filmé en plan fixe,
rapproché, son visage éclairé par la lumière du feu : il raconte, en arabe, son propre périple. Son
regard caméra semble indiquer qu’il s’adresse au cinéaste qui est en train de le filmer, mais tout
autant au spectateur destinataire de ces images : « Tu ne prévois pas ton départ, quand tu t’en rends
compte, tu es déjà sur la route », lance-t-il. Puis il raconte sa vie en Algérie avant le départ, le
travail de paysans de ses parents, le fait qu’il les aidait notamment à vendre les produits de la
récolte sur les marchés d’Alger. Comment, un jour, il a décidé subitement de ne pas rentrer,
comment il a hésité, demandé de l’aide à un ami jusqu’à la rencontre d’un homme qui sera son
passeur, les conditions difficiles du voyage. Mais tout cela de manière très elliptique, par bribes.
Quelques éléments biographiques donc, qui amènent à cette déclaration finale sur laquelle se
termine le film : « Toujours la même histoire, nous rêvons pour vous ! ». Et si la première partie de
cette phrase est prononcée en regard caméra, le noir s’est fait sur l’écran lorsqu’on entend la
seconde.

Figure 6 : « …son visage éclairé par la lumière du feu… ». Source : Les
hommes debout, Jérémy Gravayat, 2010.

 

Les hommes debout : une enquête ontologique sous format
esthétique.

Parlant de son travail cinématographique, Jérémy Gravayat dit volontiers qu’il s’emploie à
« recomposer des objets de pensée », soit exploiter le potentiel de la cinémato-graphie pour ré-
agencer « des choses, des images, des sons, des moments, des temps », afin de solliciter de
nouvelles expériences de pensée ; une pensée véritable et pas seulement une « adhérence »
immédiate au réel ; une pensée autrement tributaire du sensible[7]. Alors, quels sont donc ces
objets de pensée que recompose Les hommes debout ? La réponse que nous proposons est la

https://www.espacestemps.net/articles/la-memoire-desidentifiante/belkis-peroni-fig-6/


10

Espacestemps.net - 10 / 19 - 02.02.2026

suivante : le lieu, la mémoire, la politique. Cependant, le film ne fait pas que recomposer chacun de
ces objets de pensée, il en est lui-même la recomposition singulière. Partant, la question n’est pas
tant de ré-envisager la composition interne de chacune des entités (de quoi d’autre peut être
composée la mémoire ? De quoi d’autre peut être composé le lieu ?), mais d’envisager autrement la
composition qu’elles constituent ensemble (comment la mémoire peut-elle composer autrement
avec le lieu ?). Alors, comment ces entités sont-elles re-composées les unes par rapport aux
autres ? Nous tenons qu’elles le sont pour autant que le film défait le rapport entre lieu et mémoire
qui se donne communément dans le syntagme « mémoire du lieu » ; le mode de recomposition
expérimenté là engageant une certaine teneur politique qu’il s’agira in fine de spécifier.

Espace-lieu, espace disloqué.

On le sait, la définition canonique du lieu renvoie à une unicité : deux choses ne peuvent pas
occuper en même temps la même place et c’est cette exclusivité dans l’occupation qui crée le lieu.
Les choses sont donc vouées à se succéder sur un même lieu, ce qui impose un sens qui est celui,
téléologique, de cette succession même. Cette perspective conduit tout naturellement à poser la
question de la mémoire du lieu comme étant celle de l’outrage toujours en passe d’être perpétré par
ce qui advient à l’égard de ce qui a été ; et c’est cela qui nourrit les luttes pour la reconnaissance
des mémoires, dont il est significatif qu’en contexte urbain, elles se produisent régulièrement à
l’occasion d’opérations d’aménagement, de démolition…

Nombreux sont les films qui s’inscrivent dans cette dynamique et la valident. De fait, un tel film
existe sur le quartier de Gerland ; il s’agit du film ou plus exactement des deux films d’Alain
Chenevez consacrés à l’installation de l’ENS sur une portion de l’espace du quartier de Gerland et
qui correspondent très remarquablement à ce qui vient d’être rappelé de la logique du lieu. Intitulé
Métamorphoses d’une cité industrielle (Chenevez 2009a), le premier film traite en effet du
« processus de transformation de grande ampleur » que connaît le lieu, dans le cadre d’un
programme qui, ainsi que l’indique une voix off, « vise à transformer des territoires industriels
obsolètes en cité du XXIème siècle ». Quant au second, intitulé Gerland. La fin des ouvriers
(Chenevez 2009b), il est spécifiquement consacré à la cérémonie commémorative venue comme
annuler l’outrage qui eût pu être commis à l’égard du passé ouvrier du lieu d’installation de l’ENS
Lettres-Sciences humaines. Il rappelle en premier lieu que la prise en compte du passé ouvrier a
d’abord été le fait de quelques étudiants normaliens qui, dans le cadre de leur engagement syndical,
sont venus filmer la destruction des ateliers et rencontrer les ouvriers bien avant le déménagement
de l’ENS. Et c’est bien plus tardivement que, de manière cette fois tout officielle, ainsi que
l’indique une voix off, « une plaque commémorant l’ancienne manufacture est posée dans la cour
de l’ENS. À cette occasion, une cérémonie est organisée en présence de nombreux anciens ouvriers
et habitants ; la mémoire ouvrière et les récits surgissent au cœur du site universitaire… Sur un
campus en plein essor, emblème d’un territoire urbain et industriel en profonde mutation, s’inscrit
alors une trace, un souvenir de l’usine »[8].

Sans doute l’un et l’autre films sont-ils critiques à l’égard des processus engagés, de transformation
du lieu et de réparation de l’outrage, ou plutôt participent-ils du déploiement d’un même geste
critique. En clair, la teneur critique du premier film consacré, est-il précisé, aux « acteurs qui
élaborent une pensée politique du territoire positive et mythique qui légitime la métamorphose de
la ville » réside implicitement dans l’indifférence que ces acteurs affichent à l’égard de la
disparition induite de la dimension ouvrière et populaire qui était attachée au quartier. Et la teneur
critique du second film, consacré spécifiquement à la mémoire comme à cela seul qui pourrait
rester de ce que fut le lieu, tient à l’indigence de cette prétendue mémoire tout entière condensée



11

Espacestemps.net - 11 / 19 - 02.02.2026

dans une stèle[9]. Pour autant, ces films partagent avec l’objet de leur critique une même
conception du lieu comme étant celui où se succèdent différents états ; une même conception du
passé comme correspondant à ce qui a eu lieu ici et qui est échu ; une même conception de la
signification, tributaire de l’idée d’un sens déjà là, immanent à la localité — le sens chronologique
de la succession, celui qui établit qu’il y a un avant et un après ; qui est aussi un sens téléologique
pour autant qu’il est orienté vers ou polarisé par ce qui occupe finalement le lieu — ; ils ne s’en
différencient que par leur tonalité — précisément critique. Également commune est la conception
de la mémoire du lieu, logiquement ramenée à la question de l’outrage perpétré par ce qui advient à
l’égard de ce qui a été et partant, d’une dette à acquitter à l’égard du passé[10]. En ce sens, tout
autant que la stèle qu’il critique, le film est un tel acquittement ; ou plus exactement, le film
s’inscrit dans la chaîne d’acquittement engagée par la stèle. En effet, venu pointer l’outrage
subsistant dans le geste commémoratif même qui devait le réparer, le film le réitère : ici comme là,
il suffirait, pour réparer, de produire un objet (une stèle, un film), de le déposer quelque part (dans
le jardin intérieur de l’ENS, aux archives du musée de la ville de Lyon) et de le constituer ainsi en
tenant lieu de la mémoire du lieu.

Au regard de cette sorte de discours cinématographique qui fait fond sur le présupposé d’une
continuité du lieu, le film de Jérémy Gravayat introduit un contraste saisissant. Ici, une multitude
d’événements dans l’ordre de l’écriture cinématographique redessinent, reconfigurent et brouillent
ce dont il s’agit, défont la logique continuiste même du lieu. Ainsi en est-il, de manière on ne peut
plus manifeste, de l’intertitre « Les hommes debout », qui vient rompre la continuité du propos ;
c’est un hiatus qui vient ouvrir plus encore qu’à une autre séquence avec un autre personnage et
d’autres lieux, à une autre tessiture filmique : c’est en couleur, il y a une poésie, de la musique
sérielle… Un hiatus qui introduit le trouble : l’usine squattée par le nouveau personnage est-elle
bien ce même lieu dans lequel se déroula jadis la grève et qu’avait revisité Amor ? Mais par-delà
ce hiatus, c’est tout au long du film que le trouble quant à la mêmeté du lieu est entretenu. Que
nous donne à voir en effet la succession des séquences ? Une usine lieu d’occupation, en images
d’archive ; la même revisitée à l’état de ruine ; la même ou une autre à côté[11] investie par des
squatters ; la même ou une autre à côté en train d’être détruite ; la même où une autre à côté
devenue chantier de reconstruction ; la même devenue ailleurs usine automatisée ; des abords, où
chemine jadis un jeune migrant en quête de travail ; des abords, les mêmes ou d’autres, où chemine
un migrant — le même ! — en quête d’abri pour la nuit. Plus encore que de poser la question du
lieu, entendu comme étant là où il y aurait l’usine, toujours la même ou d’autres, à côté, dans tel
puis tel état, le film on le voit, affirme l’existence d’un espace entendu comme étant ce qui est
précisément constitué par ces écarts qui viennent subvertir le principe d’identité du lieu, par l’effet
d’espacement que produit l’incertitude quant à la mêmeté du lieu de l’usine ; un espace entendu
aussi comme étant composé de ces autres lieux, proches ou lointains qui sont amalgamés au lieu de
l’usine, chacun par un parcours, un cheminement : au début du film, du lieu d’origine à l’usine,
tout à la fois lieu de travail et de cantonnement ; au milieu du film, du lieu la ville à l’usine
désaffectée devenue lieu de squat ; à la fin du film, du chantier au lieu de l’abri qui n’est désormais
plus sur le lieu de travail.

Pour désigner le jeu des discontinuités à la faveur desquelles est effectuée la composition
cinématographique de cette espèce d’espace, on peut parler de dislocation, au sens que Benoît
Goetz a donné à ce terme :

D’Aristote (Physique IV) à Heidegger, la philosophie nomme lieu (topos, locus) non pas une
tranche ou une portion d’espace quelconque (un « endroit »), mais au contraire une place ou un
site déterminés par une chose (cruche, temple, paysage) qui précède l’espace et l’instaure. Le lieu



12

Espacestemps.net - 12 / 19 - 02.02.2026

instaure un espace, loin que l’espace soit découpé ou divisé en lieux. Le lieu est donc
essentiellement fini, limité, et ordonné à d’autres lieux […]. Le lieu est d’autre part essentiellement
orienté par les dimensions anthropologiques de la physique aristotélicienne : haut/bas,
devant/derrière, droite/gauche. Le lieu est un espace sensé, c’est-à-dire approprié à nos sens (un
espace qui nous convient, un espace sensible), mais aussi un espace orienté et un espace
d’orientation (qui permet de répondre à la question « Où sommes-nous ? »), et enfin un espace qui
donne lieu au sens, au bon sens et à la pensée sensée […]. La dislocation prend alors deux sens :
c’est le jeu des lieux, entre les lieux, leurs définitions et leurs ajointements, mais c’est aussi la dé-
localisation, la mise en errance des lieux et la naissance d’espaces qui ne sont plus des lieux.
(Goetz 2001, p. 29)

Cependant, la dislocation qui est à l’œuvre ici ne procède pas seulement de discontinuités spatiales,
mais tout autant de discontinuités temporelles, les unes et les autres mêlées. Cela est manifeste dès
le début du film : une voix off en langue arabe raconte à la première personne le périple qui a
conduit, depuis la Tunisie, jusqu’au quartier de Gerland et à l’usine Penarroya tandis que l’image,
en noir et blanc, qui peut être prise pour une image d’archive, montre un paysage qui peut être pris
comme étant celui de la campagne tunisienne de jadis avant que l’on n’y reconnaisse les abords de
Lyon à l’époque actuelle. Loin que d’associer à l’ici un là-bas, l’un et l’autre bien distincts, de
prolonger Gerland par la campagne tunisienne, ce qui reviendrait simplement à démultiplier les
lieux, à dé-localiser/re-localiser, à faire valoir une dimension inter-locale, cette entrée en matière
nous confronte à un espace indéterminé dont l’indétermination porte autant sur l’ici et le là-bas que
sur l’aujourd’hui et l’hier ; non pas au sens où nous ne pourrions faire la part des choses entre ces
divers repères indexicaux mais au sens où il n’y aurait précisément plus à faire cette part des
choses. Non pas au sens où nous aurions à réduire l’incertitude ontologique attachée à la question
« Quel est ce lieu ? », mais au sens où nous aurions à rentrer dans l’exploration de cet
espace disloqué.

Quelle continuité, pourtant, du lieu ?

Pour autant, le film trace deux lignes qu’il combine et qu’on peut analytiquement distinguer pour
mieux voir comment il les combine. S’il y a bien une ligne qui opère la dislocation, dans le même
temps il y en a une qui traite de la persistance du lieu, de la continuité des usages et des modes
d’être-là ; mais c’est là une continuité paradoxale. Elle ne tient pas à l’usine, ni à l’activité
(délocalisée ailleurs), pas plus qu’elle n’est assurée par tels descendants directs, naturels, des
ouvriers de Penarroya (le fils de celui qui a mené la lutte, lui-même ouvrier, bien engagé dans la
lutte syndicale) ; elle tient au rapprochement effectué entre les ouvriers immigrés de l’usine
Penarroya d’hier et les figures actuelles qui occupent ce même espace devenu interstitiel :
squatters, Roms, sans papiers.

Ce rapprochement, notons-le tout d’abord, ne doit d’avoir pu apparaître qu’au projet initial de
Jérémy Gravayat de filmer un espace industriel à l’état de friche. En ce sens, si son film — au
même titre que ceux d’Alain Chenevez — est un film consacré au quartier de Gerland, ce ne sont
pas les mêmes endroits du quartier qui valent pour l’un et pour l’autre cinéaste et ce n’est pas la
même temporalité de la transformation du quartier qui est retenue. Dans un cas, c’est L’ENS,
d’ores et déjà construite, étant d’ores et déjà venue prendre la place d’une ancienne usine, qui vaut
pour Gerland ; dans l’autre, tandis que l’ENS et bien d’autres réalisations sont déjà sorties de terre,
c’est l’usine encore en friche qui tient lieu de Gerland. Évoquant ce qui n’était encore qu’un projet,
Jérémy Gravayat affirme qu’il lui importait alors de pouvoir filmer non pas tel ou tel endroit
précis, mais une friche industrielle quelconque, à la condition tout au moins de filmer en continu le



13

Espacestemps.net - 13 / 19 - 02.02.2026

processus de « disparition du site » et d’apparition conjointe des « strates successives » de son
historicité[12]. Or, là où il s’agissait de faire jouer la tension inhérente à cette sorte d’espace — un
espace entre deux temps —, entre un état présent de vacance et un passé où des choses ont eu lieu,
c’est un jeu de correspondances qui s’est fait jour, à la faveur d’une double découverte occasionnée
par l’enquête engagée sur le terrain :

– La découverte d’abord que, dans cet espace en friche présumé inhabité, demeuraient des
présences improbables, multiples, mais du même ordre ; de ce qu’elles demeuraient là non pas en
dépit de l’état de friche mais du fait même de cet état de vacance momentanée de l’espace. Ainsi
trouve-t-on un premier rapprochement dans la récurrence d’une même forme d’habitat, à savoir
une domiciliation très précaire, les squats d’aujourd’hui faisant écho aux cantonnements d’hier ;

– La découverte ensuite que le site retenu par Jérémy Gravayat avait déjà été le théâtre d’une
première « occupation » préfigurant en quelque sorte les « occupations » actuelles. La réitération
de l’abri (le cantonnement pour les immigrés de Penarroya et le squat du libertaire, du Rom, du
sans-papiers) se double alors d’une réitération de l’occupation, entendue au sens d’une présence
transgressive : l’occupation de l’usine en 1972 par les ouvriers en grève, l’occupation illégale
récente. Cette découverte n’est pas simplement la découverte d’une strate reculée de l’histoire de
cet espace en attente ; vue à partir des occupations illégales d’aujourd’hui, elle en devient une
saisissante préfiguration, tandis que celles-ci semblent en avoir conservé la mémoire.

Et quand Jérémy Gravayat eût pu ne s’intéresser qu’à l’un ou l’autre de ces événements distincts
qui se révélaient à lui — documenter les présences actuelles ; en revenir à l’histoire de l’occupation
d’hier ou en retracer la mémoire —, son film prend pour objet la relation qu’il établit entre eux,
ainsi qu’entre les deux régimes de visibilité qui leur sont associés. En effet, sa double découverte
se prolonge au plan de la documentarité filmique. D’un côté, les divers occupants actuels lui ont
signifié leur refus d’être filmés, eu égard au caractère clandestin ou tout au moins illégal de leur
présence. De l’autre, la découverte elle-même est aussi proprement documentaire : elle est tout à la
fois celle de l’existence d’une première occupation et celle de l’existence d’un film réalisé sur cette
occupation. La relation singulière établie là entre cette double disjonction, dans l’ordre historique
des faits et dans l’ordre esthétique des visibilités, peut être caractérisée comme étant tout à la fois
mémorielle, subjectivée et partiellement fictionnelle. Insistons sur ce point : c’est ici le même
mouvement qui mémorialise, subjective et fictionnalise.

1. Cette relation est mémorielle. En somme, là où Alain Chenevez filme le même lieu que celui où
il y avait l’usine Mure, partant du principe qu’il y a un lieu et qu’il s’agit de rester fidèle à sa
mémoire, Jérémy Gravayat filme un espace en friche qui ne devient lieu que pour autant qu’il
parvient à en rendre manifestes certaines continuités en opérant à rebours. La mémoire du lieu c’est
alors cette mémoire-là, celle de cette double caractéristique : être et avoir été lieu d’abri et
d’occupation ; une mémoire qui constitue proprement le lieu à même ces caractéristiques-ci. Un
lieu éminemment paradoxal, pour ainsi dire hétérotopique puisque si l’on suit à nouveau Benoît
Goetz, c’est l’habiter qui définit le lieu[13]. Or ici, c’est la mémoire d’une improbable autant
qu’irruptive occupation qui fait le lieu et non pas la naturelle continuité de l’habiter. C’est la
mémoire constituée par le film qui permet, pour un temps, de recomposer un lieu, entendu comme
un espace tant d’abri que d’occupation et qui persiste. « Pour un temps », puisque Jérémy Gravayat
donne à voir ce faisant que l’on est au moment ultime où peut se manifester cette persistance.

2. Cette relation mémorielle est subjectivée, au sens où elle est portée par des personnages. La
mémoire exhumée de la friche et qui en fait un lieu — voué à disparaître — n’est aucunement une



14

Espacestemps.net - 14 / 19 - 02.02.2026

entité dont l’existence ne tiendrait qu’aux agencements du film, lequel la révélerait comme une
sorte d’esprit du lieu objectivement déductible des régularités repérées au plan des usages socio-
historiques de l’espace. Et quand bien même il n’y ait pas de suppôt empirique à cette mémoire
— en l’occurrence pas de continuité entre les travailleurs immigrés d’hier, maghrébins pour la
plupart, et les divers Roms, sans-papiers et marginaux d’aujourd’hui —, la primauté n’est pas
donnée à l’espace-lieu mais bien aux occupants dont on suit le cheminement qui les amène là ; ces
occupants paradoxaux qui ne sont pas des autochtones mais viennent d’ailleurs et trouvent cet abri
au gré de leurs pérégrinations et eu égard aux caractéristiques historiques de cet espace, hier usine
aujourd’hui friche.

3. Cette relation mémorielle subjectivée est fictionnelle au sens où ces personnages ne peuvent
s’acquitter de la tâche leur étant impartie que pour autant qu’ils sont pour une part fictionnels.
C’est par l’activation de ressorts fictionnels fondus dans la matière documentaire que les présences
fantomatiques d’aujourd’hui deviennent les supports, les incarnations de la mémoire de ce qui a eu
lieu. Que peut en somme être opéré ce tour de force de donner à voir une continuité du lieu donc
dans la disjonction des figures qui l’incarnent ; que peut prendre consistance sensible une mémoire
proprement contrefactuelle.

Alors à qui est la mémoire ?

Deux catégories distinctes de sujets empiriques sont figurés dans le film : ceux du temps présent
qui n’apparaissent pas directement (puisqu’ils ont refusé d’être filmés), et les immigrés de
Penarroya dont on a des images d’archives et le témoignage actuel du dernier survivant de la lutte.
Et de fait, en première approche, le film apparaît comme étant composé de deux parties. De la
première, directement consacrée au passé et convoquant qui plus est quelques images d’archive, on
peut dire qu’elle est proprement mémorielle. La seconde consiste en une figuration des présences
actuelles. Mais c’est aussi le moment où l’on retrouve Amor, chez lui, avec son fils, évoquant
aujourd’hui la lutte d’hier ; où l’on retrouve aussi, délocalisée, l’unité de production Penarroya
dans l’état ultra-automatisé qui est le sien aujourd’hui. Le film opère donc bien plutôt ce
recouvrement, cette rencontre, cette continuité entre ce dont il fait les deux parties de lui-même.

De même, la thématisation de la mémoire est certes condensée dans la première partie du film
— on y trouve le récit reconstitué de la migration, la visite de l’usine par Amor qui ne reconnaît
pas les lieux de son passé, les images d’archives de la grève —, mais alors que cette mémoire
pourrait être assignée en propre aux travailleurs immigrés de Penarroya et à leur descendance, elle
devient opérateur de transduction[14] : elle est ce au regard de quoi la présence des êtres actuels
peut être vue comme une réitération, une persistance, comme étant dans la continuité ; elle est ce
par quoi le rapprochement entre les figures du passé et du présent peut se faire. Opération de
transduction, parce que c’est par elle qu’est établie de la continuité dans la discontinuité et qu’est
constitué, par là, le lieu dans ses caractéristiques. Opération transductive dont on peut dire qu’elle
consiste en une désidentification[15] : ce qui devrait être la mémoire des uns, leur spécificité, est
redistribué dans différentes figures et époques ; la continuité mémorielle dans laquelle nous voyons
communément l’opérateur le plus puissant de l’identification[16] est retournée pour devenir,
paradoxalement, opérateur de désidentification.

Suivons donc maintenant le fil transducteur de la mémoire, soit sa circulation à travers les sujets
empiriques, les personnages et tout aussi bien les séquences du film ; et précisons les effets
désidentificateurs qu’opère pareille circulation par le truchement de la fiction cinématographique.



15

Espacestemps.net - 15 / 19 - 02.02.2026

– En premier lieu, dès l’ouverture du film, par la continuité narrative qu’assure la voix off, c’est
une seule et même mémoire migratoire qui est distribuée à deux êtres distincts (l’un jeune, l’autre
vieux), mais qui pourraient pourtant être une seule et même personne (l’un pouvant être l’autre à
un âge différent).

– Plus tard dans l’ordre du film, du fait de la mise en intrigue narrative, un protagoniste n’ayant
aucun lien avec l’histoire passée se trouve être fait dépositaire de la mémoire de l’occupation
oubliée : il est dit qu’il a rencontré un vieil arabe « qui lui a raconté que… ». Or, les circonstances
par lesquelles Jérémy Gravayat aurait tout de même pu filmer — et avec quelle proximité ! — un
occupant, n’étant autre justement que celui-là même à qui un vieil arabe « aurait raconté que… »
sont suffisamment improbables pour ne pas voir en lui un personnage de fiction. Ainsi le dernier
des occupants devient-il dépositaire de la mémoire de la première occupation ; un dépositaire bien
paradoxal puisque vagabond, marqué par l’errance… Toutefois, c’est bien parce qu’en errance
qu’il peut être porteur de cette mémoire (c’est en effet le fil de ses errances qui l’a amené à trouver
refuge dans cette usine désaffectée et à croiser un ancien ouvrier).

– Mais le film ne se borne pas à faire de la mémoire un objet substantiel constitué qui circulerait
entre des êtres et des époques ; c’est bien plutôt le déploiement d’une espèce de mémoire non finie
qu’il organise, une mémoire qui s’augmente dans et par les expériences successives. En effet, c’est
tout aussi bien la mémoire de l’occupation/expulsion actuelle qui est consignée dans le film, qui
par là vient donner visibilité à ce qui était voué à l’inexistence publique. Désidentifiante et
transductive, la mémoire ne l’est donc pas seulement parce que la mémoire de l’immigration et de
l’occupation de l’usine serait redistribuée à d’autres sujets historiques au mode d’existence
fantomatique ; elle l’est aussi pour autant que, symétriquement, une mémoire de leur occupation à
eux est également formée par le film. En sorte que ce n’est pas tant une seule et même mémoire qui
est distribuée sur plusieurs suppôts mais que c’est, de manière récurrente, au plan mémoriel, que
s’effectue la désidentification.

– Enfin, à la continuité entre occupation de l’usine par les ouvriers immigrés et occupations
actuelles (doublement établie : par la transmission de la mémoire de la première à celui qui incarne
les divers occupants d’aujourd’hui et par la formation d’une mémoire du présent homologue à celle
du passé) s’ajoute une continuité concernant l’expérience migratoire bien plus immédiate, celle-ci.
Entre la voix off du début et la parole adressée devant le feu à la fin du film, c’est la même voix, le
même fil de l’errance, la même chanson du déplacé et c’est un seul et même personnage (dont le
caractère fictionnel se manifeste en cela même) qui incarne deux sujets empiriques historiquement
distincts : le migrant du début dont on a suivi le périple qui l’a conduit de son village à l’usine
Penarroya de Gerland ; celui de la fin dont on suit le cheminement qui le conduit du chantier de
reconstruction qu’est devenue l’usine à son abri de fortune. Ce n’est donc pas simplement que la
trame expérientielle et la mémoire de l’immigration ne sont pas perdues pour autant qu’elles
entreraient en résonance avec une situation présente, mais bel et bien qu’il s’agit d’une même
histoire continue ; cette continuité pouvant aussi bien être vue comme étant biographique, par-delà
la disjonction des temporalités — concernant le même personnage — que générique, par-delà la
diversité des origines — concernant chaque immigré.

En quoi réside la teneur politique du film ?

Nous avions indiqué que notre approche du film de Jérémy Gravayat entendait se démarquer des
modalités habituelles de l’analyse des images pour emprunter la voie de l’enquête ontologique, au
sens qui est donné à cette expression par Pierre Livet et Ruwen Ogien (2000) ; à savoir une enquête



16

Espacestemps.net - 16 / 19 - 02.02.2026

visant à clarifier les termes centraux que mobilise une discipline et à faire preuve en cela
« d’invention ou d’imagination ontologique » pour se doter d’« outils susceptibles de sortir le débat
sur la nature de la réalité sociale de ses impasses habituelles ». En l’occurrence, en suivant le fil de
l’enquête sous format esthétique engagée par Jérémy Gravayat et à partir d’une problématisation
de la notion de mémoire du lieu, c’est cette entité mystérieuse qu’est la « mémoire collective » que
l’on en vient à reconsidérer : la mémoire peut-elle être un prédicat collectif et si oui, cela doit-il en
passer par l’instanciation de macro-sujets sur un mode durkheimien[17] ? La perspective dégagée
par Jérémy Gravayat permet d’explorer une voie originale — celle d’une mémoire du lieu portée
par des êtres qui n’en sont pas les habitants, par des sans-parts ; celle de la distribution d’une seule
mémoire à différents sujets historiques par-delà et à même leur discontinuité —, dont il nous reste
à spécifier la teneur politique, laquelle n’est précisément pas réductible à la thématique bien établie
de la lutte identitaire menée par des collectifs pour la reconnaissance de leur propre mémoire.

On remarquera d’abord qu’il est question de politique dans ce film pour autant que dans l’une et
l’autre de ses parties, deux séquences donnent à voir ces modalités majeures de l’action politique
que sont l’occupation d’usine et la manifestation de rue. Et de l’une à l’autre (des images
d’archives à la scène filmée sur le vif par Jérémy Gravayat) se manifeste un écart qui n’est pas
seulement temporel, mais qui concerne aussi la délimitation du domaine imparti à la mobilisation
politique, c’est-à-dire du répertoire des causes pour lesquelles des luttes politiques peuvent être
engagées publiquement. En effet, l’une et l’autre séquence, séparées dans le temps, donnent à voir
par le bord (interne pour l’une, externe pour l’autre), chacune, un état de ce domaine ; plus, elles
correspondent comme aux deux moments d’ouverture et de clôture de la même séquence historique
qui aura été celle de la visibilité de l’étranger, en travailleur, sur la scène politique : d’un côté, il
s’agit effectivement de la toute première grève conduite exclusivement par des travailleurs
immigrés et leur irruption sur la scène politique ne doit d’avoir été documentée qu’à l’engagement
militant d’un réalisateur ; de l’autre, c’est une manifestation parmi tant d’autres, dont il est bien
difficile d’identifier le motif — ce pourrait être la réforme des retraites — et dont les protagonistes
semblent être des fonctionnaires, mais dont il est clair qu’elle n’est aucunement une manifestation
de soutien aux Roms à peine expulsés de l’usine située à quelques centaines de mètres de là et dont
il est remarquable que le jeune errant, incarnant à lui seul le soutien aux étrangers sans abri, en soit
un pur spectateur. L’écart dont il s’agit espace et relie, en somme, tout aussi bien deux états de
l’étranger en sa présence à Gerland : en lutte pour défendre sa propre cause et se faire compter
comme sujet politique ; (re)devenu incompté à même le lieu qui fut celui de son effraction sur la
scène de l’action politique.

De politique, il est question aussi, plus largement, pour autant que le film ne cesse d’évoquer et de
montrer le travail et ce dont il est assorti : la perspective d’une vie meilleure, au moins décente
— ce pour quoi tous ces hommes ont quitté et quittent encore leur terre d’origine — ; la dureté
extrême au contraire de leurs conditions de travail et de leur condition même ; la dignité pourtant
d’avoir enduré l’une et l’autre (cf. la médaille du travail d’Amor), d’avoir aussi lutté ensemble. Et
ici encore est marqué, doublement, un écart — au plan, d’une part, du rapport entre travail et
abri/occupation ; au plan, d’autre part, de la dimension collective ou au contraire individuelle de
l’expérience — où peut se voir le constat et la dénonciation, dans le mouvement de flux et de
reflux du travail sur le site de l’usine Penarroya, d’une dégradation extrême des conditions
d’existence qui laisse ceux qui sont désormais sans abri ni compagnie comme au seuil de la
condition humaine. Tout pénible en effet qu’ait été le travail en usine du temps d’Amor, il assurait
au moins un logement dans les cantonnements de l’usine ou dans les garnis alentours ; et tout
misérables qu’aient été ces logements, ils entretenaient du moins la chaleur d’une vie collective et
une solidarité qui se sont retrouvées dans l’occupation de l’usine.



17

Espacestemps.net - 17 / 19 - 02.02.2026

Ainsi rendus manifestes, ces écarts dessinent l’espace proprement politique à l’horizon duquel se
déploie Les hommes debout ; s’ils en constituent en cela, pour ainsi dire, le contexte, ils sont aussi
le lieu de son opérativité, soit cet état de choses que défait et recompose l’écriture
cinématographique, à partir duquel celle-ci produit ses effets propres de subjectivation paradoxale.
Qu’entendons-nous par là ? Que le film ne se borne pas à défendre la cause des Roms ou plutôt à
dénoncer leur situation et la constituer en cause, pas plus — en exhumant les images de la grève de
1972 — qu’à rendre justice à une mobilisation oubliée au regard des mobilisations actuelles, ou à
faire de cette grève antérieure un simple détour pour mettre en perspective les événements du
présent. Mais que la teneur politique qui se dégage in fine du film réside bien au contraire dans le
refus de s’en tenir aux causes : la logique explicative de la causalité et l’identification précise des
êtres pour lesquels il y aurait à prendre parti sont perturbées par une redistribution des temps et des
espaces, par l’apparition d’intervalles entre les identités, ceux-là mêmes où vient se loger la
fiction[18], par lesquels prend corps cette entité que sont « les hommes debout ». Un corps
singulier-pluriel, au sens où cette entité s’incarne dans trois figures distinctes — Amor, le squatter,
le jeune clandestin — tout en ne se constituant que dans l’effet de leur composition.

La distinction de ces trois figures permet en premier lieu de faire jouer ces écarts dont on a dit
qu’ils constituaient la texture politique du film. Ainsi, là où Amor témoigne d’un temps où l’abri
corrélatif du travail et l’occupation transgressive étaient le fait d’un seul et même sujet, le
travailleur immigré ; au temps présent, ce sont deux figures distinctes qui portent l’une la
thématique de l’occupation, l’autre celle de l’abri, l’une et l’autre dissociées désormais du travail.
La première, celle du jeune squatter, en synchronie, condense en elle les diverses présences
transgressives au lieu, dont elle est une manière de porte-parole — il s’agit du dernier occupant
qui, en tant que tel, témoigne de la communauté improbable qui s’était constituée là et de
l’expulsion des Roms qui s’en est suivie —, mais en diachronie, elle totalise aussi les expériences
de l’occupation conduite en ce lieu — ce dernier occupant est dépositaire du témoignage d’un vieil
algérien gréviste. La seconde, celle du jeune travailleur clandestin, en diachronie, réunit les
générations successives de migrants en quête de travail et d’abri — c’est le même personnage qui
les incarne — tandis qu’en synchronie, elle donne à voir la dissociation désormais du lieu de
travail vis-à-vis du lieu de l’abri devenu individuel, clandestin et on ne peut plus précaire.

La distinction de ces trois figures permet en second lieu d’associer à chacune un régime mémoriel
attaché à une grammaire politique distincte. Pour Amor, qui fut acteur de l’occupation de l’usine,
qui n’est plus présent au lieu et n’y revient que du fait de la sollicitation de Jérémy Gravayat, la
mémoire objectivée dans les traces qui sont conservées chez lui est un patrimoine qu’il lui importe
de transmettre ; à son fils tout d’abord, mais aussi plus largement par l’entremise du film de Jérémy
Gravayat. Le mouvement de désappropriation engagé là et qui concerne cette mémoire-ci (de
l’immigration, du travail et de la lutte qui fut menée) se poursuit avec les deux autres figures et
gagne en intensité, jusqu’à concerner la mémoire comme telle. Du jeune squatter, nous avons dit
déjà qu’il est le tenant lieu de ceux qui n’ont pas voulu être filmés et qui sont rendus présents dans
le film par son truchement ; mais il est aussi le tenant lieu de Jérémy Gravayat pour autant que
comme lui, il relie, il recueille la matière documentaire et, pour ainsi dire, documentarise avec son
magnétophone comme Jérémy Gravayat le fait avec sa caméra. En cela, il incarne — tout comme
son double, le réalisateur du film — le veilleur du Nocturne de Kafka, dont son magnétophone
conserve l’enregistrement, au sens où il est le gardien de la mémoire, qui est une mémoire du lieu
comme lieu d’occupation, au sens aussi où, en consignant les traces, il entend dénoncer la situation
des Roms et la constituer en cause. Enfin, à cet engagement politique du « veilleur » — qui pour
une part est aussi celui du réalisateur —, pouvant être qualifié comme étant celui de la défense de
« la cause de l’autre » (Rancière 2004), fait écho la parole du jeune clandestin qui clôt Les hommes



18

Espacestemps.net - 18 / 19 - 02.02.2026

debout et à laquelle, si l’on suit Jacques Rancière, peut être reconnue une certaine teneur
politique[19]. En effet, au regard-caméra du « veilleur » en quête de solidarisation, tandis que son
magnétophone nous restitue l’arrêté d’expulsion des Roms, répond dans la scène finale le regard-
caméra de celui dont la voix, pour la première fois, s’adresse à nous ; et à « Tu veilles (pour
nous) » répond : « C’est toujours la même histoire : nous rêvons pour vous », par où la mémoire
déborde du lieu pour s’attacher à cet être contrefactuel, transhistorique, qu’est le déplacé, et par où
advient — à même cette énonciation, le champ d’expérience (refiguré par le film) qui l’a rendue
possible et l’expérience du litige qu’elle manifeste (entre un corps dévolu à la survie et l’âme du
rêveur[20]) — un quasi-sujet politique[21]. Ainsi la parole adressée ultime vient-elle au terme d’un
double mouvement. D’une part, il détache la mémoire de l’identité : la figure du « rêveur » réunit
et condense les deux autres figures : celle du travailleur immigré d’hier, puisqu’on reconnaît dans
la scène finale le même jeune homme et la même voix qu’au début du film et si ce n’est pas la
même langue, la même histoire ni la même personne, le « c’est toujours la même histoire » indique
qu’il endosse toutes ces histoires d’immigrés, de départ et qu’il en porte la mémoire ; celle du
« veilleur », pour autant qu’il veille lui aussi et que sa parole alors est proprement un rêve éveillé.
D’autre part, il détache la politicité de l’ordre des causes, qu’il s’agisse de la défense de sa propre
cause ou de la défense de la cause de l’autre : cette parole adressée n’est pas critique, ni
dénonciatrice ou revendicative ; elle poétise bien plutôt — faisant en cela encore écho à cette autre
occurrence de la parole poétique qu’est Le veilleur de Kafka, laquelle cependant n’était que
restituée quand celle-ci procède d’un acte d’énonciation — et contre la logique des places qui
assignent certains à la stricte survie ; elle affirme non pas tant le désir de réaliser les rêves, mais
simplement, déjà, le pouvoir de rêver[22]. Le rêve, soit ce dont est constituée l’énergie du départ,
ce qui a mis en mouvement, lancé sur la route. L’opposition entre « nous » et « vous » n’est pas
tant alors entre un « vous les nantis » et un « nous les démunis » mais entre « vous, les sédentaires,
les habitants » et « nous, les nomades, les errants », « nous les déplacés, que notre rêve a déplacés
et qui sommes voués aux abris de fortune ». Aussi la mémoire du lieu dont il est question ici est-
elle avant tout la mémoire de cette espèce de vérité anthropologique litigieuse, pour autant que le
quartier a été le réceptacle, le lieu d’asile, l’abri de ceux que leur rêve avait mis sur la route et qui,
de ce fait même, sont désormais voués à veiller.

Soulignons, à propos de ce dernier régime mémoriel (la mémoire d’un sujet contrefactuel) qui
apparaît rétroactivement comme engageant l’ensemble des Hommes debout — pour autant qu’il
enchâsse les deux premiers (la mémoire propre, la mémoire de l’autre) et qu’il ne doit d’exister en
tant que tel qu’à l’écriture même du film —, combien c’est de manière spécifique qu’il est pour sa
part investi d’une teneur politique. En effet, la teneur politique de la mémoire n’est plus alors
simplement factuelle (il se trouve qu’Amor a été acteur d’une action politique mémorable) et pas
non plus fonction de l’usage critique qui pourrait en être fait (en défendant la cause des Roms dont
le « veilleur » a consigné la mémoire) ; elle lui est au contraire inhérente. De cette mémoire dont
nous avons dit déjà qu’elle est l’opérateur par lequel il devient possible de faire apparaître la
continuité d’une expérience à même la discontinuité des sujets qui la portent — une mémoire
improbable qui n’est pas attachée à l’identité d’un sujet qu’elle doterait d’une continuité temporelle
mais faisant exister un sujet contrefactuel : ce déplacé, cet in-habitant, dont la présence actuelle ou
passée au lieu est vouée à demeurer sans traces —, nous pouvons dire de nouveau qu’elle est
proprement une mémoire désidentifiante pour signifier, cette fois, qu’elle est le ressort d’une
subjectivation s’apparentant à la « subjectivation politique », s’il est vrai, précisément, comme le
soutient Rancière que « toute subjectivation est une désidentification » (Rancière 1995, p. 60).

Notons enfin que le cercle de la subjectivation s’élargit jusqu’à engager un « vous », lequel désigne
les spectateurs du film désormais solidarisés à ceux qui rêvent pour eux, dépositaires désormais de



19

Espacestemps.net - 19 / 19 - 02.02.2026

cette mémoire qui n’est pas la leur, dont la transmission n’a pas cette valeur en soi qu’aurait celle
d’une mémoire patrimoniale, mais qui ne tient qu’à son effet politique : la constitution d’une
communauté qui est une communauté de litige[23].

Le mardi 9 juin 2015 à 08:06 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses à ce billet via le
fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

https://www.espacestemps.net/comments/feed/

	Espacestemps.net
	La mémoire désidentifiante.


