
1

Espacestemps.net - 1 / 3 - 30.01.2026

Espacestemps.net
Réfléchir la science du social

« In Gun We Trust » : la re-géopolitisation du monde.
Responsable éditoriale , le mercredi 1 mai 2002

La lecture de « What we’re fighting for » ; traduction : « Lettre d’Amérique, les raisons d’un
combat », Le Monde, 15 février 2002), texte de soutien à la « guerre juste » contre le terrorisme,
signé par soixante intellectuels états-uniens, renommés semble nous renvoyer au début de l’année
1914. Cette année-là, en quelques semaines, les débuts des perceptions universalistes et humanistes
du monde se sont effondrés, balayés par les sentiments nationalistes et par la volonté de voir dans
la guerre le principe obligé de défense de ce que chacun des camps présentait comme la
civilisation. Analysant ce phénomène Isaiah Berlin a montré comment chacun des belligérants de
la Première Guerre mondiale, et particulièrement la France et l’Allemagne, se posait en défenseur
du droit, affirmait sa légitimité universelle, en oubliant de voir que cette prétendue universalité
était soumise aux exigences du nationalisme et des mythes de la puissance communautaire.

On retrouve le même aveuglement dans la position des intellectuels qui signent ce Manifeste pour
la guerre juste publié sur le site Institute for American Values . Alors que les sociétés européennes
ont majoritairement rompu après 1945 avec la volonté de puissance et avec l’acceptation de la
guerre comme principe régulateur des relations internationales, la société états-unienne est depuis
lors écartelée entre les exigences d’une géographie politique mondiale fondée sur la légitimité, et la
géopolitique unilatérale que suppose la vision de son propre messianisme.

Ecartelé est bien le mot. Tentant de définir en 1996 le « méridien politique de notre temps »,
Jürgen Habermas propose la liste suivante : « le caractère de plus en plus insignifiant des questions
de frontières et la tolérance à l’égard d’un pluralisme intérieur libéré par la loi, l’influence
mutuelle sur les affaires traditionnellement considérées comme intérieures dans les rapports entre
les États, et, d’une façon générale, la fusion croissante entre politique intérieure et extérieure, la
sensibilité à la pression exercée par les espaces publics libéraux, le refus de la force armée en tant
que moyen pour résoudre les conflits, la juridicisation des relations internationales, enfin le fait de
privilégier, avec ses partenaires, des relations dont la sécurité repose sur la transparence et la
fiabilité ». On voit bien comment les États-Unis participent à ce fonctionnement du premier monde
fondé sur la légitimité et non sur la puissance, et comment certaines conceptions états-uniennes du
monde entrent dans ces catégories : les débats de la philosophie politique sur le libéralisme et le
communautarisme, la capacité de la société à sécréter des contrepoisons pendant la guerre du
Vietnam, la vitalité de l’expression de la société civile n’en sont que quelques exemples.

Mais en même temps, la volonté nationale états-unienne aspire à un exceptionnalisme, fondé à la
fois sur le sociétal (une société états-unienne considérée comme supérieure), sur l’histoire («
aucune autre nation dans l’Histoire n’a aussi explicitement forgé son identité […] sur la base des
valeurs universelles »), sur le politique (les modèles de la Déclaration d’indépendance et de la
Constitution) et sur le religieux (le choix divin ou, pour le moins, la célèbre inversion de la théorie
de la prédestination : la réussite rend tangible la réalité du choix par Dieu). S’inscrivent alors dans

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/in-gun-we-trust-la-re-geopolitisation-du-monde/
http://www.americanvalues.org/html/wwff.html
http://www.americanvalues.org/


2

Espacestemps.net - 2 / 3 - 30.01.2026

cette volonté d’être la « Troisième Rome », la « City upon the Hill » des pères fondateurs auxquels
les signataires font si souvent référence : les visions du bien et du mal, les justifications d’une
religion d’État qui n’ose pas dire son nom (relisons les passages très ambigus de la Lettre
concernant la séparation du politique et du religieux aux États-Unis, ou l’analyse du « In God we
trust » que les humoristes ont transformé depuis longtemps en « In Gun we trust » avec un grand
sens de la vision géopolitique du nationalisme – le carré identité-Dieu-argent-puissance), la façon
dont les principes universels évoqués dans la première partie de la Lettre sont enchevêtrés dans une
« question de Dieu » qui exclut la laïcité comme principe de fonctionnement, la récupération des
critiques de la Raison au nom d’un mélange très opaque de métaphysique, de morale et de défense
des libertés religieuses. Sans d’ailleurs que l’on sache clairement ce que recouvrent ces mots : il ne
suffit pas d’affirmer comme le font les auteurs de la Lettre lorsqu’ils s’interrogent sur le rôle de la
religion dans la guerre qu’ils appellent à mener, « nous avons un régime laïc – nos dirigeants
politiques ne sont pas des dirigeants religieux », pour se dédouaner de l’invocation systématique
de Dieu dans chaque discours politique des présidents états-uniens, Georges W. Bush en tête. Car
comment alors analyser les liens entre Raison et politique ? Bien sûr le temporel et le spirituel sont
séparés : mais dans quelle mesure la référence systématique au divin dans le discours politique ne
subvertit-il pas le fonctionnement de ce même politique ?

L’affirmation des « valeurs américaines » de la première partie de la Lettre prend d’ailleurs parfois
un tour assez étonnant. La phrase citée plus haut sur l’exceptionnalisme historique de la nation
américaine « aucune autre nation dans l’Histoire n’a aussi explicitement forgé son identité – sa
Constitution, ses textes fondateurs et même sa propre perception de soi – sur la base des valeurs
universelles » est particulièrement intéressante : car s’il y a bien une nation qui met en valeur le
communautarisme identitaire, c’est-à-dire l’inverse d’une intégration sociale liée à une idée
d’universel, ce sont bien les États-Unis. Il y a ici une confusion particulièrement révélatrice entre la
société vue comme somme des communautés (le multiculturalisme) et la société vue comme
ensemble d’individus autonomes qui s’arrachent (au sens ou Kant l’entendait dans Qu’est-ce que
les Lumières ?) de leurs perceptions communautaires situées. Là encore, on voit bien comment la
société états-unienne est écartelée entre ces deux fonctionnements sociaux et comment, de la même
façon qu’en 1914, une volonté d’hégémonie communautaire nationaliste peut se prendre, de bonne
foi sans doute, pour un universalisme et se présenter comme tel.

La nature et le degré de cet écartèlement entre la volonté de puissance géopolitique et la recherche
d’un fonctionnement fondé sur la légitimité du politique (une géographie du politique) ont changé
le 11 septembre. Car l’impression actuelle est que les attentats ont fait pencher la balance dans le
sens de la géopolitique, d’un monde où les États-Unis voient leur propre puissance unilatérale
comme le principe de régulation. Certes, une grande partie du texte est ambiguë et prête à
discussion. Mais la troisième partie consacrée à la guerre juste et à sa nécessité est particulièrement
claire. Car ici la guerre se fait à l’ombre non de la légitimité mais de la puissance. La possibilité de
la loi internationale ou mondiale qui peut permettre de se libérer de la volonté de puissance,
n’apparaît jamais dans le texte : la guerre juste oui, une réflexion en termes de légitimité post-
nationale jamais. On voit bien sur quel soubassement se placent les auteurs de la Lettre : le déni de
la possibilité d’un droit mondial lorsque celui-ci peut interférer avec l’intérêt national. C’est dans
ce cadre que l’on peut interpréter ce que Claire Tréan appelle « l’offensive américaine contre la
Cour pénale internationale » (Le Monde, 12 décembre 2001). Le fait que les résistances à la CPI

portent essentiellement sur les crimes de guerre et non sur les crimes contre l’humanité et les
génocides prend ici tout son sens : la loi n’est acceptable que lorsque qu’elle n’empêche pas le
déploiement de la puissance unilatérale, de la souveraineté assimilée uniquement à l’intérêt
national, et de la posture de la guerre juste.



3

Espacestemps.net - 3 / 3 - 30.01.2026

Au lendemain des attentats du 11 septembre, Charles Krauthammer, l’un des principaux
éditorialistes du Washington Post titrait ce qui pourrait être le sous-titre de cette Lettre : « To War,
not to Court » (« la guerre, pas le tribunal »). Et il rajoutait le 14 décembre dans ce même journal :
« Unilateral ? Yes Indeed ». Le plus effrayant en fin de compte n’est peut-être pas de voir ce
nouvel épisode de la trahison des clercs, ou de constater l’incapacité actuelle de la société
américaine à secréter des contrepoisons visibles – même s’ils existent bien sûr – contre la volonté
de puissance. Le plus effrayant est de constater que les attentats ont parfaitement atteint leur but :
faire basculer les États-Unis dans leur propre mythologie exceptionnaliste. Re-géopolitiser le
monde, recréer les conditions de fonctionnement de la puissance unilatérale, bloquer les réflexions
en termes de géographie du politique et de société-monde, raidir les postures géopolitiques : voilà
la véritable victoire du terrorisme. Quelle que soit l’échelle des attentats, c’est toujours cet objectif
qui est visé : renforcer les sentiments identitaires des communautés qui entrent dans les logiques de
guerre, et donc affaiblir les capacités d’identification à l’autre que Norbert Elias considérait comme
la marque essentielle de la complexification et du décloisonnement des sociétés. La guerre alors
devient juste.

Le texte signé par ces soixante intellectuels est une preuve effrayante de la réussite de cet objectif.
Bien sûr les États-Unis, aujourd’hui, ne sont pas que cela : l’écartèlement entre la volonté de
puissance et la réflexion en termes de société-monde perdure. Mais la balance semble pencher du
côté de la géopolitique. Il s’agit donc maintenant de trouver les moyens de contrer la résistible
ascension de la re-géopolitisation du monde.

Le mercredi 1 mai 2002 à 00:00 . Classé dans . Vous pouvez suivre toutes les réponses à ce billet via
le fils de commentaire (RSS). Les commentaires et pings ne sont plus permis.

https://www.espacestemps.net/comments/feed/

	Espacestemps.net
	« In Gun We Trust » : la re-géopolitisation du monde.


