
- 1 / 13 -

Habermas et la religion au-delà des
limites de la simple raison.
Par Donald Ipperciel. Le 21 décembre 2009

Jürgen Habermas a longtemps résisté à l’idée d’un dialogue
avec la religion et la théologie. De son propre aveu, il préférait
demeurer silencieux sur ces questions. Son mutisme confessait
selon lui une certaine ignorance en la matière : « Je ne suis en
effet pas vraiment familiarisé avec la discussion théologique, et
ne me meus que peu volontiers en un terrain insuffisamment
reconnu » (Habermas, 1994, p. 85). Et pourtant les racines
philosophiques de Habermas étaient certainement propices à une
réception du religieux. L’École de Francfort a toujours pris au
sérieux les visées transcendantes du message religieux, se
situant elle-même, selon Mendieta, dans « la tradition critique
du messianisme utopique juif » (Mendieta, 2002, p. 2)1. Chez
Habermas, en revanche, on ne trouve que très peu de lignes sur
le sujet avant 2000, et toujours en oblique. Durant cette période,
la religion est abordée principalement dans le contexte de
discussions d’auteurs (cf. Mendieta, 2002), souvent en mode
digressif (Habermas, 1994). Dans ses ouvrages majeurs, le

mutisme est quasi complet. La Théorie de l’agir communicationnel (1987), par exemple, n’aborde
la religion qu’en tant que moment durkheimien qu’il faut dépasser dans le mouvement historique
de la modernité. Droit et démocratie (1997) ne contient aucune discussion de la place qui revient
aux contributions religieuses dans la sphère publique. Il faudra attendre le « tournant théologique »
de Habermas — pour reprendre le mot de Harrington (2007) — avant qu’il n’attaque de front la
question de la religion, d’abord dans le contexte du débat sur l’eugénisme (cf. 2002, b), puis dans
une série de textes écrits durant les années 2000 et regroupés dans l’ouvrage qui fera ici l’objet
d’une étude critique, à savoir Entre naturalisme et religion (2008).

On reconnaît d’emblée, à son titre, la thèse de l’ouvrage. En effet, Habermas interprète la situation
contemporaine en termes de tension entre deux visions antithétiques du monde, l’une qu’il qualifie
de « naturaliste » et qui tend à interpréter tout phénomène — mental en particulier — comme des
processus empiriques, l’autre caractérisée par la renaissance politique du religieux. S’il y a un
message général à retenir de l’ouvrage, c’est que la religion assume une fonction significative
même dans la société moderne et ne peut, de ce fait, être simplement bannie. Il faudrait au
contraire y reconnaître des contenus de vérités constituant des « ressources importantes pour la

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/


- 2 / 13 -

fondation du sens » (Habermas, 2008, a, p. 190), et ce même dans une société séculière.

Cette dichotomie fondatrice de l’ouvrage n’est pas sans rappeler celle qui peut être trouvée dans
l’œuvre maîtresse de Hans-Georg Gadamer, Vérité et méthode, dans laquelle les prétentions à la
vérité des sciences humaines, de l’art, mais aussi de la religion (par exexemple, Gadamer, 1996, p.
441 et suivantes) sont mises en valeur contre les visées exclusivistes de la méthode scientifique. Le
propos de l’ouvrage de Habermas poursuit également, d’une certaine manière, le projet
habermassien des années 1970, alors qu’il polémiquait contre le positivisme et le scientisme au
nom d’une vérité que dévoilerait la critique de l’idéologie. Évidemment, à cette époque, la religion
n’était pas encore au centre de ses préoccupations philosophiques. Mais il s’agissait néanmoins de
faire valoir des espaces de vérités externes à la logique scientiste, dont le naturalisme est un
représentant.

En raison du caractère hétéroclite des divers articles rassemblés dans Entre naturalisme et religion,
plus d’un thème aurait pu être abordé pour servir de base à un commentaire. La question de la
forme que doit prendre la laïcité dans une société moderne, par exemple, a déjà fait l’objet de
nombreuses analyses de la part d’auteurs anglo-saxons (par exemple : Chambers, 2007 ; Cook,
2006 et 2007 ; Enns, 2007 ; Harrington, 2007, b ; Yates, 2007), sans doute parce qu’elle renoue un
débat déjà amorcé dans les derniers écrits de Rawls. La question du libre-arbitre eu égard aux
déterminismes biologiques constitue une autre question digne d’intérêt (cf. pp. 63-138). Ou encore,
le débat sur la réforme de l’ONU (pp. 270-321), dans la foulée du projet kantien de paix
perpétuelle, mais aussi d’une thématique explorée antérieurement par Habermas (1996), mériterait
qu’on s’y penche.

Puisqu’il n’est pas possible de tout dire et qu’il faut choisir, nous optons pour notre part pour la
mise en lumière de deux motifs structurants de l’argumentation habermassienne dans Entre
naturalisme et religion, soit un motif kantien et un motif horkheimérien. L’influence de Kant est
explicite, mais doit à notre avis être précisée dans le contexte des écrits kantiens sur la religion.
Voilà ce sur quoi se penchera la première section. L’influence de Horkheimer, elle, est plus
discrète, mais constitue à notre avis la motivation la plus substantielle et la plus puissante de
l’ouvrage. Elle est reconnaissable au souci de la souffrance humaine et de la solidarité qui en
découle, thèmes qui animent la pensée de Habermas depuis ses débuts, bien que ce fait soit plutôt
méconnu des commentateurs. Elle fera l’objet de la deuxième section du présent article. En
somme, si Kant offre à Habermas la forme (sa structure, sa conceptualité, le « comment ») de son
discours sur la religion, Horkheimer lui fournit à notre avis la matière (c’est-à-dire sa source de
motivation, le « pourquoi »).

Le motif kantien.

Le motif kantien de l’ouvrage est manifeste : Habermas s’appuie explicitement sur des concepts
kantiens, comme c’est son habitude croissante depuis quelques décennies2, mais entreprend aussi
plus spécifiquement une étude philologique des textes kantiens sur la philosophie de la religion.
C’est à une telle entreprise que sont dédiées les premières sections de l’essai introductif de
l’ouvrage. Dans une recension dédiée à la version allemande de Entre naturalisme et religion,
Hans Joas considère cet essai comme « le plus brillant » de l’ouvrage3. Il va même jusqu’à
présenter Habermas comme un « nouveau Kant », « un Kant de la raison communicationnelle et de
l’époque postdarwinienne » (Joas, 2005). Mais ce n’est pas avant tout le Kant des Critiques qui sert
d’inspiration à Habermas, mais le Kant de la Religion dans les limites de la simple raison, un



- 3 / 13 -

ouvrage plus apte à s’harmoniser avec la pensée postmétaphysique et mieux disposé envers les
religions positives. Pour bien comprendre l’influence de Kant sur Habermas dans l’ouvrage qui
nous occupe, nous sommes d’avis qu’un petit détour décrivant brièvement les éléments pertinents
de la philosophie kantienne de la religion pour son traitement habermassien est tout à fait approprié
et permettra une meilleure compréhension des enjeux.

La philosophie kantienne de la religion.

Mais il faut ici, avant tout, dire quelques mots de rappel quant au motif kantien, qui se reconnaît en
effet à son primat accordé à la raison. Il faut pour autant bien se garder de réduire la raison
kantienne à une raison abstraite et réductrice, à la façon dont la conçoit le positivisme, par
exemple. Il y a à la raison kantienne bien plus que la raison de l’épistémologue puisqu’elle
cherche, dans sa spontanéité, non pas uniquement à connaître, mais aussi à agir et à espérer.

Dans son rapport à la religion, la raison est, justement, interpellée par la question « Que puis-je
espérer ? » et appelle un type d’attitude cognitive particulier. Rappelons que dans le « Canon de la
raison pure » de la Critique de la raison pure (1988, pp. 1376 et suivantes [A820-B848 et
suivants]) Kant distingue trois types d’attitudes cognitives ou trois modes du tenir-pour-vrai
(Fürwahrhalten) qu’admet la raison, soit l’opinion (meinen), le savoir (wissen) et la croyance
(glauben). Dans une opinion, l’on tient quelque chose pour vrai tout en étant conscient que les
raisons subjectives pour ce faire sont insuffisantes. Dans un savoir, l’on a tant des raisons
objectives que subjectives pour adhérer à quelque chose. La croyance, quant à elle, tient une
position mitoyenne entre les deux premiers dans la mesure où l’on reconnaît l’insuffisance des
raisons objectives tout en ayant des raisons subjectives qu’on juge suffisantes, voire péremptoires.
La croyance ainsi entendue renvoie de façon générale à ce que Descartes appelle une « certitude
morale » (1996, p. 323), propre à la conduite de l’action mais insuffisante pour conclure « qu’il
n’est aucunement possible que la chose soit autre que nous la jugeons » (p. 324).

La croyance religieuse, de façon plus spécifique, définit elle aussi un rapport à des objets (Dieu,
l’immortalité de l’âme, l’au-delà) pour lesquels nous ne possédons pas de raisons objectives
établissant leur existence, mais à l’appui desquels on a suffisamment de raisons subjectives pour y
souscrire, pour s’engager envers elle. En ce sens, il est clair que la foi religieuse n’est pas
connaissance, mais bien croyance, et par ailleurs qu’elle peut néanmoins être rationnelle, pour
autant qu’elle offre des raisons à cette croyance. C’est sur le mode de l’espérance que s’expriment
ces raisons.

L’espérance est une posture fondamentale de la raison que reconnaît Kant dans l’établissement des
trois questions fondamentales de la philosophie, lesquelles embrassent tous les intérêts de la raison.
Ainsi, « Que m’est-il permis d’espérer ? » (1980, p. 1365 [A805-B833]) est tout aussi intrinsèque à
la raison que l’est le connaître (« Que puis-je savoir ? ») et l’agir (« Que dois-je faire ? »). En fait,
l’agir s’avérerait futile sans l’espérance, c’est-à-dire l’espérance que notre action aura un impact
dans le monde, ou que l’intention morale peut s’insérer dans la chaîne des événements intra-
mondains. À quoi bon agir si notre action demeure sans effet sur le monde ?

Dans la Critique de la raison pratique, l’espérance sert de pont entre le monde phénoménal et
nouménal, entre l’ordre naturel et moral. Les idées de liberté, d’immortalité de l’âme et de Dieu,
inconnaissables dans le système kantien, doivent néanmoins être postulées pour donner sens à
l’action. Par exemple, l’idée de l’agir moral s’écroule sans liberté. Il ne s’ensuit pas qu’on puisse
par là « connaître » ou déduire l’existence objective de la liberté, mais il en découle, pour qui veut



- 4 / 13 -

maintenir l’idée même de moralité, une obligation rationnelle de la postuler et d’agir « comme si »
elle existait. C’est l’espérance — de la liberté, en l’occurrence — qui permet d’harmoniser l’ordre
moral et l’ordre naturel.

Il en va de même pour la nécessité morale d’admettre l’existence de Dieu, dont l’argument passe
par l’harmonisation de la fin morale de l’homme, soit la vertu, à sa fin naturelle, soit le bonheur.
En effet, par l’action vertueuse, l’on se rend digne d’être heureux. Or quelle garantie réelle avons-
nous que la vertu entraînera le bonheur ? Rien dans la nature ne l’assure. C’était là justement la
thèse du Marquis de Sade, décrivant Justine la vertueuse comme une « infortunée de la vertu »,
alors que sa sœur Juliette, la dépravée, jouissait des « prospérités du vice ». Dans ces conditions, la
viabilité de la moralité n’est guère envisageable. Force est alors de supposer l’existence d’un Être
sage capable de sonder les consciences et de combler adéquatement ceux qui, par leur vertu, le
méritent vraiment ; force est aussi de postuler un monde ultérieur où le summum bonum, entendu
comme l’union du bien moral et du bien naturel, pourra se réaliser. Comme on peut le voir, l’agir
moral devient concevable lorsqu’on « espère » ou postule l’existence de Dieu et une vie future.
L’espérance propre à la foi en Dieu et la vie future remplit ici une fonction pragmatique motivant
l’action morale.

Certes, de tels arguments établissant l’« hypothèse [moralement] nécessaire » de Dieu et de
l’immortalité ne sont plus en mesure de convaincre des individus imbus d’une vision
postmétaphysique du monde. C’est dans le monde ici-bas que la vertu doit être accompagnée de
bonheur. En cela, le penseur postmétaphysique trouverait une plus grande consolation dans la
pensée d’Aristote, pour qui les actions vertueuses sont en elles-mêmes des plaisirs (Éthique à
Nicomaque, I, 1099a13).

Or la philosophie de Kant ne s’épuise pas en de simples abstractions métaphysiques. Au contraire,
il lui importe de penser l’agir moral dans l’histoire et dans la société. C’est la raison pour laquelle
il aborde, dans la Critique de la raison pratique, le rôle pratique de religion chrétienne, qui, en
présentant le monde comme un « royaume de Dieu », contribue à la réalisation concrète de la
moralité en liant ici-bas bonheur et pratique de la loi morale (1985, pp. 764-765). C’est aussi la
raison pour laquelle il postule, dans Théorie et pratique, un progrès moral infini dans l’histoire, un
progrès qui, par le seul fait qu’il soit postulé, contribuerait à l’avancement de l’humanité (2008, pp.
71-72).

La Religion dans les limites de la simple raison est sans doute l’ouvrage de Kant où se reflète le
plus clairement son souci de réalisation concrète de la moralité dans l’histoire et la société. Dans
un argument qui rappellera Rousseau, Kant prétend que les obstacles à la réalisation du bien ne
proviennent pas tant de la nature humaine, naturellement bonne, que de la communauté des
hommes : « L’envie, l’ambition, l’avarice, et les inclinations haineuses qui les suivent, assaillent sa
nature essentiellement modérée, dès qu’il vit au milieu des hommes » (2002, p. 75). D’où
l’exigence de fonder une société éthico-civile, une « république morale » (ethisches gemeines
Wesen) qu’on doit comprendre comme l’écho sécularisé du projet chrétien visant l’établissement
d’un royaume de Dieu sur terre.

Il est donc permis d’apprendre de la religion, pour autant que son message soit réduit à sa
substance rationnelle. Ainsi faut-il chercher à « traduire » les contenus religieux en réduisant le
message biblique à sa teneur strictement morale — et donc strictement rationnelle. À titre
d’exemple, Kant interprète le récit adamique comme une allégorie décrivant la tentation du mal
chez l’« homme pervers de cœur, mais qui pourtant garde toujours une volonté bonne » et qui de ce



- 5 / 13 -

fait peut conserver « l’espoir d’un retour au bien dont il s’est écarté » (2002, p. 42). Dans ce
contexte herméneutique, les textes chrétiens, comme tous les textes sacrés, ont une valeur
heuristique nous permettant d’accéder à un message à portée universelle.

Dans ce type d’exégèse, les Écritures chrétiennes ne jouiraient pas d’un quelconque statut
d’exception. Kant rappelle que les moralistes grecs et romains ont eux aussi cherché à revisiter leur
théologie polythéiste — qu’il considérait pour sa part primitive — pour en dégager une doctrine
morale universelle. Il en va de même pour le judaïsme, l’islam et l’hindouisme (2002, p. 88).
Pourquoi, alors, dans une perspective rationnelle, devrait-on se pencher en particulier sur les
Écritures chrétiennes, comme le fait Kant ? N’est-ce pas là un choix substantiel que devrait éviter
une pensée se voulant strictement rationnelle et universelle ? Selon Kant, les Écritures chrétiennes
revêtent une importance particulière parce qu’elles sont « l’instrument le plus digne et le seul
aujourd’hui, dans le monde civilisé, réunissant tous les hommes dans une Église » et qu’elles sont
au fondement de « la foi ecclésiastique, qui, en tant que foi populaire, ne saurait être négligée,
parce qu’une doctrine fondée sur la simple raison ne semble pas au peuple capable d’être une règle
immuable et qu’il faut à ce peuple une révélation divine, par conséquent aussi une confirmation
historique qui en établisse l’autorité par la déduction de son origine » (p. 89). Au-delà de son
ethnocentrisme patent, ce passage met en relief le rôle insigne imparti à la dimension concrètement
historique et sociale de la réalisation d’une religion rationnelle à prétention universelle. Les Églises
effectives et leurs textes doivent servir de point de départ parce qu’elles font autorité ici et
maintenant, parce qu’elles ont une force de conviction et d’inspiration, et parce qu’elles
représentent un point d’accès — parmi d’autres — à l’universel. Elles assurent le succès de la
moralité en situation concrète.

Appropriation habermassienne de l’éthique kantienne.

On comprendra alors pourquoi Habermas, en tant que théoricien de la société et champion de la
pensée postmétaphysique, aura été particulièrement séduit par le Kant de la Religion dans les
limites de la simple raison, c’est-à-dire un Kant sensible à l’ancrage historique de la raison. Faisant
écho à ce dernier, il dit ainsi à propos de la religion : « L’histoire nous accorde en quelque sorte un
crédit en nous livrant la religion positive avec son trésor d’images stimulantes pour l’imagination ;
sans ce crédit, la raison pratique serait privée du stimulus épistémique qui la conduit à formuler les
postulats à l’aide desquels elle peut s’efforcer de traduire en convictions recevables par la raison un
besoin déjà préalablement articulé dans une langue religieuse » (p. 28).

Dans la foulée de Kant, Habermas reconnaît lui aussi à la philosophie deux tâches principales dans
son rapport à la religion, l’une critique et heuristique, l’autre pragmatique. De façon similaire à
Kant, qui cherche par la première à traduire les contenus religieux dans des concepts sûrs de la
raison, Habermas juge impératif que soient rendus dans un langage séculier et dans une «
perspective intramondaine » (p. 35) les contenus religieux pouvant servir de fondement normatif à
l’État. En fait, les contenus religieux sont d’autant plus recevables qu’ils ont déjà pénétré, au cours
des siècles, la pensée philosophique et ses concepts normatifs en particulier. Par exemple, l’idée
d’une humanité à l’image de Dieu aurait été traduite en philosophie par celle du respect
inconditionné dû à tous les hommes (p. 165).

Chez Habermas, c’est aussi la raison qui réclame que les contenus religieux soient traduits dans un
langage séculier. Mais, il faut le noter, Habermas s’appuie en ce cas sur une autre modalité de la
raison, à savoir la raison publique. Kant lui-même introduit l’idée d’usage public de la raison dans
« Qu’est-ce que les Lumières ? » (1947, p. 48), un essai où transparaît une fois de plus un souci de



- 6 / 13 -

concrétude historique et sociale. Habermas s’approprie le concept, comme l’avait fait Rawls avant
lui, et le définit comme le devoir réciproque des citoyens de se donner, dans un contexte de
discussion publique, des raisons fondées sur des valeurs morales et politiques communes. Il s’agit
là d’une condition de légitimation du pouvoir politique, qui, autrement, revêtirait un caractère
répressif (p. 180). Puisque les contenus religieux se présentent souvent sur le mode dogmatique, ils
s’insèrent de ce fait mal dans la discussion publique de l’espace démocratique. Or ils possèdent
néanmoins un potentiel de vérité qui pourrait être mis à contribution pour la solidarité civique. «
Les traditions religieuses possèdent, pour articuler les intuitions morales, notamment lorsqu’elles
touchent aux formes sensibles d’un vivre-ensemble humain, une force particulière. Ce potentiel fait
donc du discours religieux un candidat sérieux pour de possibles contenus de vérité ». Pour
satisfaire aux conditions de l’usage public de la raison, ces contenus doivent cependant être traduits
dans un langage séculier qui demeure ouvert à l’échange de raisons justificatrices, dans « une
langue universellement accessible » (p. 190). C’est ainsi que la religion, dès lors qu’elle se
conforme aux prescriptions de la raison publique, s’avère compatible avec le projet de la modernité
: « les religions universelles […] conservent cependant leur place dans l’espace différencié de la
modernité parce que leur contenu cognitif n’est toujours pas tari. On ne peut en tout cas pas
exclure qu’elles soient porteuses de potentiels sémantiques qui, si on en libère les contenus
profanes de vérité, pourraient dégager une force d’inspiration valant pour la société dans son entier
» (p. 204).

Mais Habermas postule la primauté, tant chez Kant que dans son propre projet philosophique, de la
seconde tâche, qualifiée ci-dessus de « pragmatique » : « Ce que veut Kant, ce n’est donc pas, en
premier lieu, récupérer les contenus religieux par la voie conceptuelle, mais intégrer à la raison le
sens pragmatiste propre à la modalité religieuse de la foi » (p. 27). Par là, il entend la posture anti-
défaitiste que rend possible la foi, c’est-à-dire l’espérance, voire la confiance en la réalisation de
nos objectifs existentiels ultimes. C’est la raison pour laquelle il convient d’insister non pas sur les
contributions proto- ou crypto-rationnelles de la religion, mais sur son pouvoir d’évocation et de
motivation pour l’action morale. Dans ce cas, Habermas passe à un registre autre que kantien,
lequel nous conduit à l’analyse du deuxième motif structurant la pensée de Habermas dans Entre
naturalisme et religion.

Le motif horkheimérien.

Lorsque Habermas se pose la question de l’actualité de la pensée kantienne de la religion, il la
confronte à la situation précaire de la modernité, en particulier aux menaces qui pèsent sur ses
contenus normatifs. Ces menaces l’assaillent de l’extérieur par l’entremise d’idéologies
réactionnaires, mais aussi de l’intérieur, par un mécanisme qu’il décrivait dans la Théorie de l’agir
communicationnelle comme « colonisation du monde vécu par le système ». Mais dans le contexte
de Entre naturalisme et religion, il est remarquable que la modernité elle-même soit dépeinte
comme un phénomène labile, possédant une tendance naturelle à s’autodétruire ou, selon son
expression, une « propension à sortir de ses rails » (p. 48). Ainsi présentée, la modernité semble
s’aligner sur une « dialectique des Lumières », telle que l’entendaient Horkheimer et Adorno, bien
que par là le primat normatif de la raison ne soit pas remis en cause (comme c’est du reste le cas
dans la pensée tardive de Horkheimer). Dans cette phase du raisonnement habermassien, on passe
du registre de la rationalité à celui de l’émotion. La modernité déraillée aurait pour conséquence,
selon Habermas, de nous rendre insensibles, en raison du déclin des repères normatifs, à la
souffrance humaine, aux pathologies sociales et « à la vie gâchée en général » (p. 48). La raison
serait impuissante face à cet état, n’étant alors plus en mesure de justifier, parmi toutes les visions



- 7 / 13 -

du monde existantes, « celle-là même qui aurait une force de motivation suffisante, à savoir une
[vision] du monde qui réponde aux attentes existentielles, qui guide obligatoirement une vie dans
sa totalité ou qui, du moins, soit à même de consoler » (pp. 48-9).

Dans ce cadre, on comprend comment les traditions religieuses offrent non seulement des contenus
de sens devant être traduits, mais aussi des intuitions, des formes d’expressions, des sensibilités,
des pratiques, qui relèvent davantage de l’émotion que de la raison : « des idées, des institutions,
des possibilités d’expression, des sensibilités et certains types de rapports présents dans des
traditions religieuses que nous ne comprenons pas, dans des pratiques de vie communautaires que
nous ne concevons pas, viennent au-devant de la philosophie » (p. 51). Tous ces contenus doivent
être envisagés comme de possibles motivations existentielles que la raison pure est impuissante à
produire par ses propres moyens.

L’influence n’est plus ici kantienne. Dans ces passages, on reconnaît plutôt la griffe de l’École de
Francfort de la première génération, de Benjamin et Adorno, mais avant tout de Horkheimer. Voilà
ce que nous chercherons à démontrer dans cette présente section. Pour ce faire, il nous faut
cependant passer par un court excursus sur l’éthique horkheimérienne, afin de donner davantage de
substance au commentaire.

L’éthique horkheimérienne de la compassion.

La philosophie morale de Max Horkheimer se présente comme une critique de la morale
bourgeoise, en particulier de la morale kantienne. Elle prend le contre-pied de la dimension
déontologique, universaliste et étroitement rationaliste de celle-ci. Le matérialisme moral de
Horkheimer exige non seulement que soit rétablie une conscience de la fondation historico-
empirique des principes moraux, mais aussi le primat du bonheur comme fin morale —
contrairement à la pensée de Kant, pour qui l’homme moral n’est pas en quête du bonheur lui-
même, mais cherche plutôt à s’en rendre digne. Dans cet eudémonisme horkheimérien, le bonheur
acquiert un statut normatif qu’il nous faut préciser.

Selon Horkheimer, la tradition reconnaît souvent deux volets à la morale, l’une reflétant pour ainsi
dire une « loi naturelle » qui donne lieu à des conventions sociales s’adaptant de façon
instrumentale aux conditions de vie propres aux sociétés particulières afin d’assurer leur
préservation, l’autre visant une solidarité à l’échelle humaine. Il s’agit de ce que Kant appelle le «
respect de l’humanité », que Bergson appelle « élan d’amour ». Si Horkheimer est lui-même prêt à
faire sien le terme d’« amour » pour décrire le sentiment moral — il dira en effet que « le sentiment
moral a quelque chose à voir avec l’amour » ([1933, a] 1988, p. 134) — il met néanmoins en garde
contre une définition bourgeoise reposant sur le concept de possession, en l’occurrence de
possession mutuelle des amants. L’amour dont il est question est davantage à comprendre comme
solidarité avec l’humanité, une solidarité qui ne table pas sur une révélation ou sur une injonction
de la raison, mais qui procède de la misère de l’homme. En effet, il semble à l’homme que tous les
êtres vivants auraient une « prétention au bonheur » (p. 134) qu’il ne serait pas besoin de justifier
ou de fonder. Compte tenu des conditions existantes, marquées par la carence et la souffrance, on
comprendra pourquoi le sentiment moral, ainsi tourné vers le bien-être de tous les hommes, est
défini en tant que potentiel émancipateur et en tant qu’aspiration (Sehnsucht), en tant que « désir
humain d’améliorer sa condition » (die menschliche Impulse, die nach Besserem verlangen [p.
137]).

Horkheimer ne se croit cependant pas permis de déterminer un contenu positif du bonheur. Ce



- 8 / 13 -

serait là contrevenir à un principe fondateur de la Théorie critique (l’École de Francfort) qu’on a
conçu par analogie à l’interdiction des idoles (Bilderverbot), c’est-à-dire l’interdiction de se donner
une représentation positive de l’absolu (Horkheimer, [1970] 1985, p. 387), considérée comme
l’ouverture d’une brèche à l’idéologie. C’est la raison pour laquelle le désir indéterminé de
bonheur doit prendre, en contexte de concrétude, la forme négative de l’élimination de la
souffrance et de l’injustice. Dans la mesure où, conformément à sa dimension matérialiste, la
Théorie critique est aussi théorie émancipatrice de la société, c’est-à-dire à la fois philosophie
pratique et science du social, l’objectif de l’élimination de la souffrance s’inscrit naturellement
dans le contenu théorique et pratique de la pensée horkheimérienne.

Selon Horkheimer, une telle solidarité où chaque personne est perçue comme « membre d’une
humanité heureuse » ([1933, a] 1988, p. 134) est exprimée, en contexte pratique, de deux façons :
par le sentiment de pitié ou de compassion (Mitleid) et par une politique progressiste. Le premier
procède de la détresse matérielle et spirituelle de notre temps en l’absence de la certitude,
caractéristique des Lumières, d’un progrès infini assurant la progression du bonheur général. «
Nous percevons les hommes non pas en tant que sujets de leur destin, mais en tant qu’objets d’un
procès aveugle de la nature — et la réponse du sentiment moral est la compassion » (p. 136). Mais,
conformément au matérialisme marxiste de la pensée critique de Horkheimer, il s’agit non pas
simplement d’interpréter le monde, mais de le transformer, c’est-à-dire éliminer la détresse et «
améliorer le destin de l’humanité » (p. 137). Pour Horkheimer, comme d’ailleurs pour Kant, le
bonheur collectif des hommes n’est envisageable que dans le cadre d’une société juste et
rationnelle, qu’il s’agit d’instituer. L’idéal négatif de bonheur doit alors être institué par une
politique progressiste et émancipatrice.

Horkheimer empruntera à Schopenhauer les fondements normatifs d’une éthique de la compassion
et donc une éthique en partie émotiviste. Cependant, en récusant la raison comme fondement
dernier de la moralité, il ne cherche pas à défendre une philosophie morale irrationaliste, mais
entend remettre en cause l’universalité — et de ce fait les visées hégémoniques — de la raison
dans le domaine de la moralité. Il complète pour ainsi dire la Gesinnungsethik kantienne par une
éthique de la compassion. Ainsi, bien que les justifications rationnelles demeurent localement
valides, l’on reconnaît une limite à leur application, en particulier dans le cas d’une justification
ultime (cf. Schnädelbach, 1993, p. 290). Horkheimer leur préférera le désir de bonheur, une idée
qui ne requiert en soi aucune justification, convenant ainsi mieux à la position matérialiste qu’il
épouse.

Par ailleurs, la philosophie morale kantienne et les grandes religions, dans la mesure où elles
repoussent la justification ultime dans un Hinterwelt, dévalueraient le besoin concret de bonheur
des humains ici et maintenant. C’est là selon lui le signe de l’idéologie, qui aurait pour
conséquence de nous « rendre insensibles à la souffrance d’autrui » ([1974] 1991, p. 275). C’est
ainsi que s’explique, au cours de l’histoire, le recours abusif à la religion pour excuser des
injustices notoires. ([1967] 1985, p. 195). Pour Horkheimer, la moralité n’émerge que lorsqu’on
prend au sérieux nos sentiments d’« indignation, de compassion, d’amour ou de solidarité » ([1933,
b] 1985, p. 83). Le message moral est partout le même chez Horkheimer : « il n’y a rien de plus
élevé que l’appel à la solidarité avec la souffrance, qu’il nous faut éliminer » (1991 [1974], p. 260).
Ces concepts émotivistes, pourtant pénétrés d’intelligibilité, sont pour Horkheimer le fondement
injustifiable – et ne requérant aucune justification – d’une moralité matérialiste.

En dépit de la récupération idéologique dont la religion et la théologie ont parfois fait l’objet et en
dépit du dirigisme des grandes religions ([1974] 1991, pp. 203-204)4, il n’en demeure pas moins,



- 9 / 13 -

selon Horkheimer, que la religion et la théologie ont été les dépositaires historiques des idées de
compassion, d’amour et de solidarité. C’est la raison pour laquelle la politique dénuée de théologie
se réduit selon lui à la simple administration d’une société où les idéaux de justice et d’amour du
prochain sont absents ([1967] 1985, p. 187). Il revient à la religion d’avoir su entretenir ces idéaux
: « Un tel renoncement, une telle suppression de l’amour-propre dans l’amour d’autrui procède en
Europe de l’idée judéo-chrétienne de l’unité de la vérité, de l’amour et de la justice, telle qu’elle est
exprimée dans les enseignements du messie » ([1963] 1985, p. 186).

En fait, Horkheimer conçoit l’objet (la « substance ») de la religion de façon analogue à la visée du
marxisme, à savoir comme « aspiration à un autre du monde, [comme] prise de distance face aux
conditions existantes » (([1963] 1985, p. 186 ; cf. aussi [1974] 1991, p. 330). Il s’agit en quelque
sorte d’un refus de croire que la réalité que l’on connaît constitue la réalité ultime ([1971] 1985, p.
238), que cette réalité peut être transformée et portée à un état plus élevé ([1974] 1991, p. 330). En
somme, c’est dans l’idée d’« aspiration » (Sehnsucht) que se condense la vérité religieuse : c’est
dans cette aspiration que s’opère l’union des hommes refusant de s’accommoder de l’horreur et de
l’injustice de l’existence. En ce sens, Dieu cesse d’être un objet de connaissance soumis aux dictats
de la raison théorique et devient un objet d’aspiration et d’adoration ([1971] 1985, pp. 238-239).
C’est ainsi qu’il faut comprendre l’aphorisme de Horkheimer selon lequel « [la théologie] est plus
basse et plus haute que toute forme de savoir » ([1974] 1991, p. 417).

L’appropriation habermassienne de l’éthique horkheimérienne.

On retrouve la plupart des éléments d’une éthique horkheimérienne chez Habermas, notamment un
eudémonisme négatif visant l’élimination de la souffrance, de même qu’une limitation, dans les
questions morales, des prétentions de la raison au profit d’un espace légitime pour l’émotion,
l’expression, l’évocation. Pour Habermas comme pour Horkheimer, c’est la religion, plus que toute
morale rationnelle, qui est la plus à même de promouvoir le sentiment de solidarité au fondement
de toute moralité.

L’eudémonisme négatif — le principe du bonheur en tant qu’élimination de la souffrance — est
chez Habermas une idée qu’il a toujours soutenue. Que ce soit dans son travail de journaliste alors
qu’il était l’assistant d’Adorno (1956), ou dans les écrits théoriques qui suivront, Habermas fait
usage du bonheur comme concept régulateur. Il introduit le motif du bonheur et de l’eudémonisme
négatif dans Théorie et pratique, alors qu’il fait l’apologie de l’émancipation par l’Aufklärung : «
Le plus haut niveau de réflexion correspond au progrès quant à l’autonomie de l’individu, à
l’élimination de la souffrance et à la promotion du bonheur concret. » (1971, p. 307). Aussi, après
une théorisation des mécanismes de la pathologie et une reconstruction idéelle de la thérapie,
Habermas insiste, dans Connaissance et intérêt, sur ceci que la seule raison d’être de la situation
thérapeutique est le projet d’élimination de la souffrance (1976, p. 266). De la même façon, la
pathologie sociale, un thème central de la Théorie de l’agir communicationnel, se reconnaît à la
souffrance qu’elle fait subir aux individus par la réification de la praxis communicationnelle (1987,
vol. 2, p. 358). Ce thème de la souffrance et de son élimination se retrouve aussi dans ses écrits
plus récents, notamment dans L’intégration républicaine. Habermas y affirme : « [La]
communauté morale ne se constitue qu’au moyen de l’idée négative qui consiste à supprimer toute
discrimination et toute souffrance, à inclure, dans une considération réciproque, à la fois les
marginaux et tout ce qui est marginalisé » (1998, p. 6).

Il n’est donc pas surprenant de retrouver ce thème dans le texte qui nous occupe. Ce que Habermas
retient de la religion, ce n’est pas sa dimension utopique, que traduit l’image du royaume de Dieu



- 10 / 13 -

sur terre, mais bien sa capacité à mettre en relief ce qui ne va pas ici-bas : la souffrance,
l’intolérable, les pathologies sociales. Ce n’est pas la promesse de bonheur qui fait de la religion un
acteur indispensable dans l’espace public, mais plutôt son rôle de trouble-fête.

Un texte en particulier d’Entre naturalisme et religion évoque par son titre même cette idée d’un
eudémonisme négatif, à savoir « Une conscience de ce qui manque ». Car voilà ce que suscite la
religion : une conscience du lacunaire. Elle a pour rôle « de faire prendre conscience aux cœurs
profanes de ce que la solidarité est partout dans le monde offensée, […] d’éveiller et d’entretenir
une conscience de ce qui manque, de ce qui scandalise » (p. 146). Ce texte n’apparaît pas dans
l’original allemand. Il a d’abord été publié en 2007 dans la Neue Zürcher Zeitung (2007, a), puis
dans un collectif du même nom (2008)5. Les traducteurs ont néanmoins bien fait de l’inclure dans
la version française, dans la mesure où il s’insère on ne peut mieux dans le propos de l’ouvrage.
D’ailleurs, Habermas utilise l’expression « une conscience de ce qui manque » dès 2005, dans
l’introduction même de la version allemande d’Entre naturalisme et religion, texte qu’on n’a pas
jugé opportun d’inclure dans la version française. On peut y lire ceci : « Les traditions religieuses
fournissent aujourd’hui encore l’articulation d’une conscience de ce qui manque. Elles
maintiennent éveillée une sensibilité pour ce qui est de travers. Elles préservent de l’oubli les
dimensions de notre coexistence sociale et personnelle ayant été profondément ravagées par les
progrès de la rationalisation culturelle et sociale » (2005, p. 13).

L’importance de ce thème a sans doute été estompée par le retrait de l’introduction originale du
texte français. Mais les passages évoquant le défectueux, un tort à redresser, une injustice à réparer,
sont suffisamment nombreux pour qu’on en reconnaisse l’impact. Citons-en une dernière, où
Habermas affirme qu’il y a « quelque chose d’intact » dans les traditions religieuses, à savoir les «
sensibilités et des possibilités d’expression suffisamment différenciées pour pouvoir évoquer la vie
faillie, les pathologies sociales, les échecs des projets individuels de vie ou la dégradation des
conditions de vie » (p. 165). Comme ce passage l’indique à nouveau, il ne revient pas à la raison
d’appréhender le défectueux, mais à la sensibilité de l’exprimer.

En fait, Habermas reconnaît à la religion la même fonction qu’il attribuait jadis aux penseurs néo-
marxistes et que Horkheimer prêtait lui-même au marxisme. En effet, par des concepts tels que «
réification » et « aliénation », ceux-ci jetaient une lumière nouvelle sur la modernité, rappelant à la
conscience des pathologies sociales auxquelles on avait été désensibilisé. « L’usage critique de tels
concepts a permis de lever le voile de normalité qui recouvrait des situations auxquelles on s’était
simplement accoutumé » (p. 51).

L’idée même de l’eudémonisme négatif implique une limitation, dans les questions morales, des
prétentions de la raison au profit d’un espace légitime pour l’émotion, l’expression, l’évocation. Ce
thème pourrait en surprendre plus d’un, dans la mesure où Habermas est normalement présenté
comme un rationaliste dans la tradition des Lumières, voire comme un hyper-rationaliste. Or, à
l’instar de Horkheimer, Habermas ne cesse de rabattre les prétentions absolutistes de la raison, bien
qu’il n’en récuse pas de ce fait le rôle fondateur en philosophie. Une simple morale rationnelle, à
l’exemple de celle de Kant, a quelque chose de fragile, en particulier dans sa force de motivation et
dans sa justification de buts collectifs. C’est sans doute la raison pour laquelle Kant lui-même
s’appuie sur la religion. Habermas reconnaît lui aussi la position-clé de la religion au sein de
l’édifice moral en cela même qu’elle transcende la raison : « à la lumière même de cette fragile
morale de la raison, on comprend bien pourquoi les images conservées dans la religion de la
totalité morale — du royaume de Dieu sur terre — ne peuvent, en tant qu’idéaux porteurs d’une
obligation collective, que se dérober à la raison éclairée » (p. 145). Les contenus religieux ne sont



- 11 / 13 -

pas une affaire de la raison, mais de sentiments, d’évocations, de sensibilités, notamment pour la
vie faillie. C’est à la « force d’inspiration » (p. 204 ; cf. aussi p. 190) des traditions religieuses qu’il
renvoie principalement, et donc à sa dimension émotiviste.

Il semble bien qu’en réhabilitant le rôle public de la religion, Habermas vienne appuyer ce qui
reste, dans sa pensée, de l’intuition fondatrice de l’École de Francfort. On insiste souvent sur la
césure qui s’est opérée entre l’École de Francfort de la première et de la deuxième génération, sans
doute avec raison. Or, ce qui s’est de fait maintenu, c’est le sentiment de scandale devant la
souffrance humaine, et le sentiment de solidarité qui devrait en découler. Habermas est resté ferme
et stable sur cette question au cours des années, fidèle en cela à l’héritage de ses prédécesseurs.
Dans le contexte du débat sur la religion, tel qu’il s’exprime dans Entre naturalisme et religion, la
religion lui sert de dépositaire de contenus traditionnels cohérents où ces sentiments sont présentés
comme co-originaire de la vie de l’esprit. C’est là une voie qui aurait été annoncée par Kant, qui
voyait lui aussi dans la religion des contenus dignes d’être promus, une fois passés au crible de la
raison. Mais, chez Habermas, c’est précisément la dimension a-rationnelle de contenus religieux
qu’il fait valoir, suivant en cela la pensée de Horkheimer. Ce qu’il importe de mettre en valeur,
c’est précisément ce qui, dans les contenus religieux, pointe au-delà des limites de la simple raison.

Jürgen Habermas, Entre naturalisme et religion. Les défis de la démocratie, Paris, Gallimard,
2008.

Bibliographie

Kenneth Baynes, « The Transcendental Turn. Habermas’s “Kantian Pragmatism” » in Fred Rush, The
Cambridge Companion to Critical Theory, Cambridge, Cambridge University Press, 2004, pp. 194-218.

Simone Chambers, « How Religion Speaks to the Agnostic. Habermas on the Persistent Value of
Religion » in Constellations, vol. 14, n°2, 2007, pp. 210-223.

Maeve Cooke, « Salvaging and Secularizing the Semantic Contents of Religion. The Limitations of
Habermas’s Postmetaphysical Proposal » in International Journal for Philosophy of Religion, n°60,
2006, pp. 187-207.

Maeve Cooke, « A Secular State for a Postsecular Society? Postmetaphysical Political Theory and the
Place of Religion » in Constellations, vol. 14, n°2, 2007, pp. 224-238.

René Descartes, « Principes de la philosophie » in Œuvres de Descartes, vol. IX-2, Paris, Vrin, 1996,
pp. 1-325.

Phil Enns, « Habermas, Reason, and the Problem of Religion. The Role of Religion in the Public Sphere
» in The Heythrop Journal, n°48, 2007, pp. 878–894.

Hans-Georg Gadamer, Vérité et méthode, Paris, Seuil, 1996.

Jürgen Habermas, « Deutschland rehabilitiert Freud » in National Zeitung, 13.5.1956.

—, Theorie und Praxis, Francfort, Suhrkamp, 1971.

—, Connaissance et intérêt, Paris, Gallimard, 1986.



- 12 / 13 -

—, Théorie de l’agir communicationnel, 2 vols, Paris, Fayard, 1987.

—, « Digression. Transcendance de l’intérieur, transcendance dans l’ici-bas » in Textes et contextes,
Paris, Cerf, 1994, pp. 85-110.

—, La paix perpétuelle, Paris, Cerf, 1996.

—, Droit et démocratie. Entre faits et normes, Paris, Gallimard, 1997.

—, L’intégration républicaine, Paris, Fayard, 1998.

—, Religion and Rationality, Cambridge, MIT Press, 2002.

—, L’avenir de la nature humaine. Vers un eugénisme libéral ?, Paris, Gallimard, 2002.

—, Zwischen Naturalismus und Religion, Francfort, Suhrkamp, 2005.

—, « Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und den Defaitismus der
modernen Vernunft » in Neue Zürcher Zeitung, 10.2.2007.

—,. « Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und den Defätismus der
modernen Vernunft » in Knut Wenzel (dir.), Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um die
Regensburger Vorlesung des Papstes, Fribourg-en-Brisgau, Herder, 2007, pp. 47-56.

—, « Ein Bewusstsein von dem, was fehlt » in Michael Reder et Josef Schmidt (dir.), Ein Bewußtsein
von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit Jürgen Habermas, Francfort, Suhrkamp, 2008, pp. 26-36.

—, Philosophische Texte. Studienausgabe in fünf Bänden, vol. 5, Kritik der Vernunft, Francfort,
Suhrkamp, 2009.

Austin Harrington, « Habermas’s Theological Turn ? » in Journal for the Theory of Social Behaviour,
vol. 37, n°1, 2007, pp. 45-61.

Austin Harrington, « Habermas and the “Post-Secular Society” » in European Journal of Social Theory,
vol, 10, n°4, 2007, pp. 543-560.

Max Horkheimer, « Materialismus und Moral » in Gesammelte Schriften, vol. 3, Francfort, Fischer,
1988, pp. 111-149.

—, « Materialismus und Metaphysik » in Gesammelte Schriften, vol. 3, Francfort, Fischer, 1988, pp.
70-105.

—, « Theismus — Atheismus » in Gesammelte Schriften, vol. 7, Francfort, Fischer, 1985, pp. 172-186.

—, « Religion und Philosophie » in Gesammelte Schriften, vol. 7, Francfort, Fischer, 1985, pp. 187-196.

—, « Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen » in Gesammelte Schriften, vol. 7, Francfort, Fischer,
1985, pp. 385-404.

—, « Bermerkung zur Liberalisierung der Religion » in Gesammelte Schriften, vol. 7, Francfort,
Fischer, 1985, pp. 233-239.

—, « Notizen 1949-1969 » in Gesammelte Schriften, vol. 6, Francfort, Fischer, 1991, pp. 187-425.

Hans Joas, « Die Religion der Moderne » in Die Zeit, 13.10.2005.



- 13 / 13 -

Emmanuel Kant, « Réponse à la question “Qu’est-ce que les « Lumières » ?” » in La philosophie de
l’histoire, Paris, Denoël, 1947, pp. 46-55.

—, « Critique de la raison pure » in Œuvres philosophiques, vol. 1, Paris, Gallimard, 1980, pp.
705-1470 et 1563-1757.

—. « Critique de la raison pratique » in Œuvres philosophiques, vol. 2, Paris, Gallimard, 1985, pp.
595-804.

—, La religion dans les limites de la raison, 2002.

—, « Théorie et pratique » in PhiloSophie. En-ligne, 2008.

Eduardo Mendieta, introduction à Jürgen Habermas, Religion and Rationality, Cambridge, MIT Press,
2005, pp. 1-36.

Eduardo Mendieta (dir.), The Frankfurt School on Religion. The Key Writings by the Major Thinkers,
New York, Routledge, 2005.

Herbert Schnädelbach, « Max Horkheimer and the Moral Philosophy of German Idealism » in Seyla
Benhabib et al. (dir.), On Max Horkheimer, Cambridge, MIT Press, 1993, pp. 281-308.

Melissa Yates, « Rawls and Habermas on Religion in the Public Sphere » in. Philosophy & Social
Criticism, vol. 33, n°7, 2007, pp. 880-891.

Note
1 Pour une collection des textes pertinents dans lesquels l’École de Francfort s’est penchée sur la
question du religieux, voir Mendieta, 2005.
2 Sur l’influence croissante et progressive de Kant sur la pensée habermassienne au cours des ans, cf.
Baynes, 2004.
3 Notons que l’essai en question, placé en tête de la version française de l’ouvrage, est le huitième de
l’ouvrage allemand original.
4 Sur le manichéisme de la religion chez Horkheimer, cf. [1974] 1991, p. 288.
5 De même que dans 2007, b, et 2009.

Article mis en ligne le lundi 21 décembre 2009 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Donald Ipperciel, »Habermas et la religion au-delà des limites de la simple raison. », EspacesTemps.net,
Publications, 21.12.2009
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

http://classiques.uqac.ca/classiques/kant_emmanuel/religion_limites_raison/kant_religion.pdf
http://www.ac-grenoble.fr/PhiloSophie/file/kant_muglioni.pdf
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/#bodyftn3
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/#bodyftn4
https://www.espacestemps.net/articles/habermas-et-la-religion-au-dela-des-limites-de-la-simple-raison/#bodyftn5

	Espacestemps.net
	Habermas et la religion au-delà des limites de la simple raison.


