Réfléchir la science du social.

BERCETHVP

Prendre le temps, mettre le feu,
braver la peur, faire ceuvre.

Par Bernard Lahire. Le 19 décembre 2025

—Héléne Noizet (HN). Merci beaucoup, Bernard Lahire, d’ére venu et d’avoir accepté de
discuter avec la revue EspacesTemps au comité de rédaction de laquelle nous appartenons
tous les trois. C’est une premiére pour cette revue qui souhaite proposer une série de
grands entretiens, et votre cauvre, qui a récemment connu une accélération et un moment
fort avec la publication de votre dernier ouvrage [Les Structures fondamentales des
sociétés humaines, 2023], explique I’envie que nous avons eue de vous recevoir. On va
donc discuter ensemble pendant trois heures. Commencons par une série de questions un
peu générales et la premiere, trés vague, qui consiste simplement a savoir : comment
travaillez-vous ?

Pragmatiquedel’invention scientifique

— Bernard Lahire (BL). Tout dépend en fait du type de recherche que je mene. J ai mené
grosso modo deux types de projets. Soit des recherches ou je suis seul, vraiment, du début
jusgu’ alafin.

C'est le cas, par exemple, d'un livre que |’ ai écrit sur Franz Kafka [Franz Kafka. Eléments pour
une théorie de la création littéraire, 2010], ou j’ai travaillé a la fois sur la trajectoire
biographique de Kafka et le lien avec son ceuvre : comment, e type de probleme qu’il avait
dans |’ existence, sa vie familiale, sa vie professionnelle, ses contradictions entre sa vie
professionnelle et la littérature..., comment ¢a se traduisait littérairement. Dans ce genre de
cas, il est tres difficile de diviser le travail et de dire: « Toi tu vas travailler |a-dessus, moi je
vaistravailler la-dessus. » Jai lu toute I’ cauvre de Kafka, j’ai lu tout ce qui pouvait exister en
termes d’archives biographiques... et j’ai travaillé sur I’ensemble : c’était la seule fagon
possible de procéder.

Pour d’ autres chantiers, ca a été trés collectif. J ai beaucoup travaillé en collectif. Par exemple,
La Culture des individus [2006], ¢’ est comme dans les films, avec le générique qui indique tous
les gens qui y ont participé. Jy remercie tous les étudiants notamment. Beaucoup d’ entre eux
ont fait des observations, des entretiens, etc. Je crois que j’ avais 107000 euros, pas plus, pour
faire des retraitements statistiques des données du ministére de la Culture sur les pratiques
culturelles des Francais. Mais ¢a a été une grosse machine, tres, tres collective, sur plusieurs

-1/36-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/entretien-bernard-lahire/
https://www.espacestemps.net/articles/entretien-bernard-lahire/

années. La méme chose pour Enfances de classe, qui a été publié plus récemment, en 2019. L3,
on était dix-sept chercheurs et on s est réuni pendant quatre ans, régulierement, en construisant
tout ensemble, on avait une méme enquéte, une méme problématique, les mémes grilles
d’ entretien, les mémes protocoles, etc. Cela demande une grande discipline collective. C’ est
assez éreintant de faire du travail collectif. Mais sur certains objets, on n’a pas le choix :
j aurais pu faire Enfances de classe seul, mais |’y serais encore, je travaillerais encore sur
I’ objet... Ce ne serait pas tres raisonnable.

Sur le dernier, par exemple, Les Structures fondamentales [ des sociétés humaines, 2023],
paradoxalement, c'est I’ouvrage le plus vaste qui traite de questions trés différentes, mais ou
j'al travaillé vraiment seul, parce que pour construire un cadre commun aux sciences du vivant
et aux sciences sociales, le collectif ne pouvait venir qu’apres. S'il N’y a pas quelqu’un qui
formule le cadre cohérent, rien n’est possible. Les rencontres pluridisciplinaires sont souvent
des catastrophes, parce que chacun arrive dans un cadre qui n’est pas fixé et se cale
tranquillement sur ses rails disciplinaires. Pour faire autrement, il fallait trouver un moyen un
peu original de raccorder les deux domaines. Et depuis la sortie du livre, d’abord parce que des
gens m’'ont lu, j’a noué de nombreuses de relations en préhistoire, en pal€oanthropologie, en
linguistique aussi (j’ étais surpris, il y a des choses sur le langage, donc je n’aurais pas di étre
surpris), en biologie évolutive, en éthologie, etc., et laoui, il y a des recherches collectives qui
peuvent se mener maintenant., Mais ¢’ est compliqué. En matiére interdisciplinaire, si on va
tous dans une méme salle et qu’ on croit qu’on va réussir a faire quelque chose, souvent ¢ca ne
marche pas. Donc il faut avoir, d’ abord, en commun quel que chose comme le sens de ce qu’ on
est en train de faire ensemble et sur lequel on arrive a s’ accorder. |l se trouve que des gens se
retrouvent assez bien dans ce que j’ai écrit et méme me disent, coté biologie, qu’ils ont des
avancées dans leur domaine qui vont dans ce sens-la ... et on se réunit en ayant davantage de
chance de se parler. C’est dans un cadre qui a du sens. Donc, vous voyez, ¢a dépend
véritablement des objets qu’on a, des types de proposition gu’on a. 1l y a des choses qu’ on est
obligé de traiter seul pour trouver une solution possible avant de pouvoir discuter avec des
colleégues.

— HN. Ca veut dire que, par exemple, aprés Les Structures fondamentales des sociétés
humaines, vous envisagez de refaire un prolongement, d’ autres publications collectives avec
d’ autres dans la continuité de celui-la, suite aux échanges que vous avez avec eux ?

— BL. Oui, tout a fait. Par exemple, une des propriétés liées a |’ espéce humaine que j’ai
beaucoup commentée pour comprendre un certain nombre de principes d organisation des
sociétés humaines, ¢ est I’ atricialité secondaire [la dépendance prolongée des enfants vis-a-vis
des adultes]. Or, depuis, on monte avec une collegue pal @oanthropologue un petit colloque a
Paris (Campus Condorcet, les 5 et 6 novembre 2024) autour de |’ altricialité secondaire et nous
réunissons Jean-Jacques Hublin, du Collége de France, et Héléne Coqueugniot, qui est aussi
pal éoanthropologue ; il y a aussi une spécialiste des primates, Judith Burckhardt et Sarah
Blaffer Hrdy, qui est anthropologue et biologiste et qui a travaillé sur les questions des soins
aux petits, tres particuliers dans I’ espece humaine. Nous aurons la un ouvrage tres collectif,
mais ce seront des contributions autour de la notion de I’ altricialité secondaire et des
conseguences que cela a eu dans I’ expérience humaine. C’est possible pour moi maintenant
parce que je sais ou je vais. C'est Adolf Portmann, un biologiste suisse, qui a inventé ce
concept et j'al utilisé une publication de Jean-Jacques Hublin et Hélene Coqueugnot. Donc
Vous voyez, ¢a dépend des moments et je pense que, Si on organisait tres tot des colloques, on
se contenterait de juxtaposer des choses hétérogenes.

-2/36-



— Patrick Poncet (PP). N’ est-ce pas votre schéma éditorial-type, cette idée de poser des bases
théoriques seul et ensuite de faire un autre livre qui, sur cette base-13, rassemble des
contributions ou un travail collectif ? C’ était le cas entre L’Homme pluriel [1998] et La Culture
desindividus [2004].

—BL. Qui..., sauf que ce n’'est pas la méme chose, parce que j’ estime que ce dernier livre, Les
structures fondamental es des sociétés humaines, n’est pas du tout un livre théorique. Il faut
gu’ on s entende sur ce que ' est la théorie, mais, pour moi, je n’ai jamais mis autant de faits
que dans ce livre ! C'est la méme chose sur L’ Interprétation sociologique des réves [2018].
Des gens ont dit : « Dans le premier tome, vous avez fait la théorie et, dans le deuxiéme, La
Part révée [2021], vous avez montré des données empiriques que vous avez recueillies. »
D’ une certaine fagon, ¢’ est vrai, mais dans le premier, il y aaussi beaucoup de faits. Autrement
dit, je n’al pas pu construire cette théorie sans m’appuyer sur une tonne de faits. C’est
important parce qu’il y a beaucoup de théories en sciences sociales, et particuliérement en
sociologie, qui flottent dans |'air et qui ne vont pas chercher des faits pour appuyer les
concepts. Pour ma part, tous les concepts que j’ essaie de mettre en avant sont des concepts qui
sont a chaque fois liés a des phénomeénes qui ont été tres étudiés et sur lesquels je peux
m’ appuyer. Et du coup, pour moi, ce N’ est pas que de lathéorie.

—PP. ...Et lesfaits sur lesquels vous vous appuyez ont eux-mémes été produits dans des cadres
de pensée qui étaient théoriques.

—BL. Oui, mais vous voyez, Freud n’a pas inventé la notion d’inconscient, il S appuie sur des
gens qui parlent d’inconscient déja. Depuis, la notion d’inconscient a beaucoup bougé — avec
I"inconscient cognitif chez les neuroscientifiques, par exemple. —, ce n’est plus tout a fait le
méme. Beaucoup de gens ont travaillé sur le réve en psychologie cognitive expérimentale
depuis Freud. A chaque fois, ce qu’on fait, c’est qu’ on brasse des ééments qui sont
évidemment théoriquement construits et, en méme temps, qui sont plus ou moins solides, plus
ou moins robustes. Moi, en tout cas dans L’ interprétation sociol ogique des réves ou dans Les
Sructures fondamental es des soci étés humaines, j’ essaie de me fonder sur des traditions ou des
series d’ ouvrages qui ont mis en évidence un certain nombre de processus, de mécanismes.
C'est en celaque |’ essaie d' éviter |e terme « théorique », parce que je trouve qu’il est un peu
piégeux : les gens pensent que je pars d’ uneidee...

—Jacques Lévy (JL). C'est tout sauf spéculatif, donc.

— BL. C'est ¢ca. Il faut faire trés attention a ne pas confondre ma démarche avec du pur
spéculatif. C'est pour cette raison que j’ai dit, & propos des Structures fondamentales des
sociétés humaines, que j’avais tres peu utilisé la philosophie. J ai lu beaucoup de philosophie,
mais a un certain moment, je me suis dit : « C'est pas possible ! ». Et pourtant, il y a de trés
bons philosophes de la biologie, des sciences naturelles en général ...

—HN. C' éait volontaire, donc ?
— BL. C était volontaire. Pour qu’a chaque fois, le lecteur ne puisse pas se dire que je propose
de la connaissance au troisieme degré : méme si |es philosophes en question sont trés sérieux, il

y aurait eu un doute. Je m’ appuie d’ abord sur des sciences « positives », comme on dit.

—JL. Encore une petite question sur le méme theme : si on prononce I’ expression « travail de

-3/36-



terrain », est-ce que ¢afait écho a une partie de votre maniere de travailler ?

— BL. Une grande partie de mon travail, ¢ca a été du travail « de terrain ». Je suis revenu sur
cette question récemment, parce qu’il y aune limite al’injonction afaire du travail de terrain
en permanence. C’est compliqué parce qu’il y a aussi des contextes propres aux différents
champs scientifiques.

Quand j’ai commencé ma « carriére en sociologie », il y avait un probleme : il y avait beaucoup
de mes enseignants qui étaient d’anciens philosophes, il y avait beaucoup de philosophie
sociale en sociologie, avec toute une génération de gens qui réagissaient a ¢ca en disant : « Pas
d enquéte, pas de sociologie ». J ai donc été élevé au pas d’ enquéte, pas de sociologie. J ai fait
de I’enquéte et je crois que C' était tres bien. Celam’ a évité de dire n’importe quoi. Souvent, les
philosophes n’ arrivent pas a comprendre véritablement ce que font les chercheurs en science
sociale. Je n'ai rien contre la philosophie, mais quand on est en roue libre, on peut imaginer un
mécanisme qui tourne, et qui tourne tres bien. Mais ¢atourne trés bien parce qu’il n'y arien qui
bloque le systéme. Or, quand on fait de la recherche en science sociale, des qu’ on a des
données, il y atoujours un caillou qui vient gripper la machine. Et parfois, ce sont des gros
blocs. On doit donc modifier ses concepts, des concepts qu’on a souvent hérités d’ autres
penseurs. Et ¢’ est comme ¢a que ¢a avance. On a une activité théorique, elle est nécessaire, elle
est centrale, mais elle est toujours sous contrainte de données.

Celadit, au-dela de cette approche — ¢’ est quelque chose que |’ ai développé plus récemment et
dont j’al parlé dans L’ Interprétation sociologique des réves — il m’ apparait de plus en plus qu'il
faut assumer de faire des syntheses que j’ appelle créatrices. Quand on dit « synthése », on
pense souvent synthéese scolaire, universitaire, avec I’idée de réaliser un manuel. Ce n’est pas
mon objectif et je crois que jen’a jamais lu un manuel en entier de mavie. Je trouve que c’ est
du savoir froid, pas trés intéressant et il vaut mieux découvrir des disciplines a travers des
travaux particuliers, plutét que de lire un truc pas toujours bien redigéré.

Cette injonction a faire du travail de terrain en permanence risque de nous détourner du vrai
probléme qui est de s appuyer sur des données. Or, ces données, ce ne sont pas forcément
celles qu’on produit soi-méme. Ou sinon, on adopte une morale du petit artisan — en étant
méchant, on dirait une morale d’ épicier : « C'est ma petite boutique, ¢’ est moi qui ai créé ¢a,
j’a tout fait moi-méme de mes mains, donc c’'est trés bon ». Ce discours est trés présent en
sociologie depuis les années 1990, (j’ai soutenu mathese en 1990). Il y a un effet de génération
venant apres ceux qui n’avaient pas I’ habitude de faire des enquétes. Il faut vraiment réfléchir
au fait que, quand les gens travaillent sur la base de données produites par d’autres, ils sont
souvent disqualifiés. On dit qu’ils font un travail « théorique ». Ce n’est absolument pas un
travail théorique.

Si on veut traiter de grandes questions et qu’ on veuille tout faire par soi-méme, on varester sur
le méme sujet pendant quarante ans et on n’aura toujours pas fini. En revanche, quand vous
allez chercher des données, méme anciennes mais qui sont bien construites, vous avez quelque
chose de trés fort. Si vous lisez Les Rois thaumaturges [1924] de Marc Bloch, vous constatez
gue les historiens d’aujourd’ hui confirment la solidité des données utilisées. Si donc on
S’ appuie sur Marc Bloch pour dire un certain nombre de choses, je ne vois pas ou est le
probleme. Refuser les synthéses, ¢’ est comme se méfier de tout travail sur des données dit de
seconde main et empécher tout acquis scientifique. Les données de seconde main ont été des
données de premiére main pour les gens qui les ont produites. Pourquoi je n’aurais pas

-4/36-



confiance en Marc Bloch, en Emile Durkheim, ou en d’ autres chercheurs ? Evidemment, en
lisant tous les écrits critiques de leurs ceuvres, on prend conscience de ce qui ne tient plus la
route, de ce qui est remis en question depuis, etc. Mais il y a quand méme des choses sur
lesquelles on peut s appuyer.

Alain Testart a fait beaucoup ¢a en anthropologie sociale ; ¢calui a été reproché au nom d une
sorte de culte du terrain alors que Testart, apres un terrain en Australie sur le systeme de
parenté des aborigenes d’ Australie n’a jamais plus fait de terrain. Pour moi, ce n’est pas un
argument et ¢’ est avec ce genre d objection la qu’on limite les ambitions des uns et des autres.
Une sorte de contrdle mutuel qui empéche toute généralisation. Pour ma part, je pense qu'il
faut commencer dans un métier par de |’ enquéte empirique, parce que ¢a apprend a ne pas
délirer interprétativement. Quand on a pris le pli, on sait que le mur de laréalité existe. « Jai
des données statistiques, je pensais que... Bah non, ¢a ne marche pas ». Un philosophe ou un
sociologue spéculatif ne sont pas arrétés par ce constat. Mais les limites sont bien |a.

Un par cour s autoconstr uit

—HN. On avait aussi envie de vous demander quels étaient les moments de votre parcours qui
vous semblent les plus marquants en tant qu’ expérience et en tant que production intellectuelle.

—BL. Cest compliqué parce que, pendant longtemps, j'a pensé que je ne ferais jamais mieux
gue mathése ! D’ailleurs |’y reviens dans Ceci n’est pas qu’un tableau [2015], qui est un
travail sur I’art ou aussi dans Les Structures fondamentales..., ou je parle de mon premier
travail de these. C’ est une theése un peu folle, parce que ce n’ était pas raisonnable de faire ca.
Jai fait une these en trois volumes, de mille pages, et le premier volume était consacré a
I”histoire de |’ écrit dans ses rapports avec le pouvoir, avec des processus de transformation des
connaissances, donc en m’ appuyant évidemment sur les travaux de Jack Goody et de nombreux
chercheurs qui avaient travaillé sur les conséquences de I’ écriture, sur des travaux qui portaient
sur la constitution de |’ Etat, bref, sur beaucoup de choses. Pour quelqu’un qui était censé
travailler sur I’ échec scolaire, les gens ne comprenaient pas trop. En fait, je faisais tout ca pour
départiculariser mon objet. Tout le monde travaillait sur |I’échec scolaire en tant que
spécialistes des sciences de |’ éducation et moi ¢a ne m’intéressait pas du tout. En plus C’ était
une guestion tres rebattue, les gens me disaient : « Apres Christian Baudelot et Roger Establet,
Pierre Bourdieu et Jean-Claude Passeron, Raymond Boudon, Jean-Michel Berthelot (et je ne
sais plus qui d autres), qu’ est-ce que tu vas dire de plus ? » Effectivement... En fait, il fallait
trouver une maniére de reposer la question de I’ échec scolaire et je I’ ai trouvée en lisant Goody,
un anthropologue de |’ écrit. Je me suis dit : « Personne n’a interrogé |’ école en tant
gu’institution basée sur des savoirs scripturaux », alors que s'il y a un lieu par excellence de
I écrit, c'est I’école. Et 13, j’ai commence afaire des liens entre I” histoire de la forme scolaire,
I” histoire de I’ alphabétisation, |” histoire des savoirs écrits, de la scripturalisation des savoirs,
donc je me suis mis a lire des choses sur la situation en Grece ancienne, Marcel Detienne qui
avait fait un énorme volume sur les savoirs de I’ écrit en Gréce ancienne [Marcel Detienne, dir.
1988, Les Savoirs de |’ écriture en Gréce ancienng]. J ai lu toutes ces choses-la et a un moment
donné ¢’ est devenu un volume assez énorme de 300 pages, uniquement sur ces questions-la et
mon jury, tres sympa, m'a dit : « C’'est bien. » ; mais ils ont surtout parlé des deux autres
volumes et ils m'ont laissé un peu seul avec mon premier volume. Et depuis, je n'al cessé de
me dire que |’ avais eu raison de faire ce « détour ». C’est-a-dire que je pense gque le « jeune
moi » avait une bonne intuition, mais que je n’avais aucun moyen d’ imposer mon intuition.
Aujourd’hui, j’en a un peu plus. Jai le droit de dire que s éoigner de son sujet, ¢’ est parfoisia

-5/36-



seule maniére de comprendre des choses qui sont ala pointe de I’ actualité.

—JL. Mais donc vous avez dit : « pendant longtemps j’al pensé que je ne pouvais pas faire
mieux que mathéese ». On imagine une suite un peu différente.

— BL. Oui, alors apres ¢’ est tres difficile pour moi de dire : « Il y a un moment qui est plus
important ». Il y ades livres qui sont un peu moins importants a mes yeux, parce que ce sont
des ouvrages collectifs qui sont moins profonds, ou j’ai moins inventé. Ce ne sont pas des
choses tres bouleversantes scientifiguement. Moi ce que j’aime c est créer des choses, changer
le point de vue, le regard ou le cadre et on n'y arrive pas systématiquement, donc il y a des
ouvrages qui sont un peu en dessous de cette ambition-13, de cette envie-la. Mais parmi les gros
ouvrages, La Culture des individus, ¢a a été évidemment un moment important pour moi. Avec
L'Homme pluriel, j’ avais trés peur parce que je m’ attaquais a Bourdieu, que j’ avais beaucoup
d’ admiration pour lui et qu’en méme temps |’ étais persuadé qu’il y avait des défauts théoriques
dans sa maniere de définir ce gu’est un habitus, par exemple... donc je devais I’interroger ;
mais j’avais tres peur. C’est une grande expérience de ce point de vue-la : parce que c'est le
moment ou on se dit : « Bon, mon gars, tuy vasou tu n’y vas pas ? Est-ce que je saute ou est-
ce que je ne saute pas, comme dans le saut al’ élastique ? » Il y a des gens qui restent |a: « Je
ne peux pas ». Et 13, je n’ étais pasloin de ne pas pouvoir. Jai eu raison d'ailleurs d’avoir peur,
parce que des gens me sont tombés dessus, tous | es disciples de Bourdieu, tout simplement, qui
ne supportent pas, comme tous les disciples dans toutes les disciplines — les disciples de Piaget
disent exactement la méme chose. |l y a des gens qui ont presgue décidé une fois pour toutes
gu’ils ne pourront jamais critiquer celui auquel ils se référent et ¢a, ¢’ est un rapport qui n’est
pas du tout scientifique. C’est un rapport de croyance, d’admiration. L&, on reste paralysé et
moi j’ai eu la chance de ne pas étre un éléve de Bourdieu, d’ étre « provincial » aussi. C'est une
chance extraordinaire. Si j’avais été parisien et dans |’ espace de Bourdieu, ¢’ est comme la
limaille de fer avec I’aimant : | aurais été collé immeédiatement, j’ aurais été foutu ! Et je dis ¢ca
trés sérieusement, vraiment, il y a des conditions d’avancées scientifiques parfois
géographiques : il faut de la distance physique, il faut de la distance sociale ; et pourtant j’ étais
tres admiratif de son ceuvre et il y a de quoi, je pense. Parce que C'est une ceuvre puissante,
riche — ¢’ est quelqu’un qui travaillait beaucoup —, qui ne se réduit pas d’ailleurs a la vulgate
habitus, champ, capital, etc. C’ est beaucoup plus subtil que ¢a. Donc ¢’ est tres terrorisant, mais
en méme temps, la vie scientifique ¢’ est ¢ca. Et on est tres content d’ ailleurs de trouver des
bréches dans I’ argumentation de quelgu’un gu’ on admire beaucoup. Ca ¢’ est spécifique a la
science, je crois. Bachelard disait —je |’avais mis, je crois, dans La Culture des individus : « la
science est un des seuls domaines ou I’ on peut briler ceux qu’ on aadmirés ». C' est exactement
¢a, et beaucoup de gens n’ osent pas brdler. Moi, j'a eu du mal a mettre le feu, mais quand j’ ai
brdlé, j'al bralé. L’Homme pluriel, ¢’ est un peu cette expérience-la et ca, cam’'amarqué, caa
méme été constitutif. Bien sOr, ¢’est un ouvrage plus « théorique » pour le coup, méme s'il
S appuyait sur des données qui permettaient de remettre en cause un certain nombre d’ é éments
de la définition de |’ habitus : sur latransférabilité, sur la notion de disposition, de scheme, sur
la durabilité ou non de ces schemes, €etc. ; tout ¢a, ¢’ était aussi des questions qui se réglaient par
des enquétes, par des travaux sur lesquels je m’'appuyais... Mais on a toujours peur.
L’ Interprétation sociologique des réves, ¢a a été aussi un moment trés important pour moi. Je
m’ attaquais a Freud, ce qui était encore une autre affaire. Dans L’Homme pluriel, il y aune
petite partie ou je parle des réves. Depuis 1997 ou j’ écrivais L' Homme pluriel (il a été publié en
1998), je révais de faire une sociologie des réves, si j’ose dire. Et vous voyez, je nel’a publié
gu’en 2018. Et pendant tout ce temps-1a, je me suis dit : « Bon, il y aquelgu’un qui aural’idée
et tant pis, voila, ¢ est comme ¢a. » Mais |’ avais tellement peur. Des qu’on s attaque a Freud,

-6/36-



on a tous les disciples de Freud, les différentes dissidences, etc. Et puis, en France, trés
particuliérement, il y a une sorte de surmoi énorme sur la psychanalyse. On al’impression qu’'a
chaque fois qu’on va prendre la parole, on va dire une bétise, il y a quelqu’un qui va nous
attraper. Donc il m’afallu vingt ans pour trouver laforce, le courage de le faire. Mais pendant
longtemps je me suis dit : « Non, ¢’ est trop dangereux, c'est trop piégé ». Donc la aussi, parce
gue les enjeux étaient énormes, ca a été un moment assez important pour moi.

— JL. Est-ce qu'il y a eu des cas ou, indépendamment de ce que vous vous y mettiez, la
réception de votre travail a déplacé I'idée que vous vous en faisiez ? Ou la société a vu des
choses que vous y aviez peut-étre mises, mais en insistant sur certains éléments plus que
d’ autres, en trouvant importantes des choses qui pouvaient étre secondaires pour vous ?

— BH.En fait oui, cam’est arrivé, mais ce n’ était pas tant le monde social, les gens qu’ on peut
rencontrer en librairie ou les étudiants, etc., mais parfois des collegues d autres disciplines. Moi
j’al eu de la peine a nommer ce que j’ essayais de faire dans L’Homme pluriel. J ai parlé de
sociologie psychologique : je n'aurais peut-étre pas dd, mais intuitivement je n’avais pas
totalement tort. En plus, ¢ était un terme ou je me mettais aussi sous le couvert d’ autoriteés :
Mauss avait parlé de sociologie psychologique et de sociopsychologie, Durkheim aussi avait
utilisé ce terme, je me disais : « Bon, caira». Et pourtant, ¢’ est hyper—dangereux de parler de
psychologie. Je ne me suis attaqué qu’ a des trucs dangereux, parce que |a, récemment, ¢’ est
avec la biologie — alors 1a, ¢’ est le péché mortel en sciences sociales —, mais la psychologie,
c'est pas mal non plus comme interdit ! Et ¢a se voit entre L’"Homme pluriel et Portraits
sociologiques [2002], un ouvrage qui a testé les hypotheses de L’Homme pluriel sur des cas
étudiés en profondeur. On N’ avait que huit cas dans cette recherche, mais, pour chague cas, on
avait six entretiens trés longs, souvent de trois heures avec les personnes, pour tester la
guestion de la transférabilité. Donc on traitait de sociologies tres différentes : sociologie de la
culture, sociologie de I’ alimentation, sociologie de ceci ou de cela. On les voyait six fois et on
pouvait voir si des dispositions d' un certain type dans un domaine particulier se retrouvaient
dans un autre. Parce que les sociologues parlent d' habitus assez facilement, ou de disposition
générale, etc., maisils sont allés sur un terrain et ils disent qu’il y a une disposition générale...
moi je voulais le tester. C' était une opération du CNRS a |’ époque — sur des projets innovants
—, et jemesuisdit : « Trés bien, je n’ai pas besoin de beaucoup d argent, ¢’ est parfait, je fais
ca». Et donc j’a testé les notions de schémes, de dispositions, de transférabilité, etc. Et 13,
j’avais déja eu des psychologues, notamment des psychologues différentialistes qui m’ avaient
invité sur la base de L’Homme pluriel, qui me disaient : « C’est exactement ce qu’on fait en
psychologie différentielle » et qui me donnaient les termes qu’ils utilisaient. Parce que depuis
longtemps, ils avaient forgé des termes comme variation interindividuelle, variation intra-
individuelle, ils parlaient de modeles dispositionnalistes et situationnistes. Alors situationniste,
moi je leur expliquais qu’ en sociologie, situationniste cela avait une connotation politique un
peu particuliére, mais C’ était exactement la méme chose sur des objets et avec des méthodes
différentes parce gu'’ils pouvaient faire des choses un peu plus expérimentales que ne le font les
sociologues. Mais du coup, ils m’ont fourni un vocabulaire qui a été éclairant pour moi. C’est
tout béte, mais bien nommer des choses, ¢’ est une des conditions pour avancer. Donc, gréce a
eux, grace a cette réception, j’ai puy voir plus clair et du coup aller vers La Culture des
individus. A partir de ce moment-13, j’ avais les idées claires sur exactement le type d’ enquéte
gue je voulais mener, ¢’ est-a-dire les mémes individus dans des contextes différents ; et du
coup, je pense gu’ils m’ont fait gagner du temps en me donnant les bons mots que je pouvais
utiliser.

-7/36-



—HN. Et justement, alors, est-ce que vous vous étes d§ja dit que vous aviez changé et que vous
ne diriez plus aujourd hui ce que vous disiez hier et est-ce que ce genre de correction de
trgjectoire vous a donné matiére a réflexion pour des démarches de recherche qui ont suivi ?

—BL. Alors, typiquement, le dernier ouvrage c’est ¢ca. En conclusion de I’ ouvrage, je |’ai écrit
et je me cite, pour montrer a quel point je ne suis plus d accord avec le moi d'il y a quelques
années. Je disais que les savoirs produits par les chercheurs en sciences sociales n’ étaient
jamais assez généraux pour pouvoir utiliser le langage de laloi... Imaginez a quel point je suis
al’opposé de ce quej’ éais!

Et donc, ¢aje m’en suis rendu compte progressivement. Et ¢’ est pour ¢a que, quand ' écris Les
Structures fondamental es des sociétés humaines, ¢’ est un livre aussi contre moi-méme et je le
dis dés I'introduction. Moi j’étais un passeronien [Jean-Claude Passeron, 1930-] assez
convaincu : |’ étais longtemps satisfait d’ une partie de ce qu’il écrivait, mais pas de tout, et puis
|’ étais occupé par d autres choses et je ne me suis pas dit : « Il faut que tu écrives un livre pour
dire les différends que tu as avec Passeron ou un article. » Je nel’ai pas fait, mais ¢a montait,
montait, montait jusqu’ au moment ou je me suis dit : « Non, il y ades problémes ». Et 13, ¢’ est
tout le projet des Sructures fondamental es des sociétés humaines de revenir |a-dessus. Et au
fond, quand j’ écrivais qu’ on ne pouvait pas formuler deslois, je ne faisais que répéter la doxa
du milieu. Moi, quand je dis ¢a aux collegues, ¢’ est pour leur dire : « Vous voyez, je ne vous
attaque pas en fait. » J attague notre air du temps qui dure depuis un moment maintenant, parce
gue, quand on regarde sur Google Books les livres qui sont parus avec « loi » dans le titre, du
genre « loi sociologique », « loi sociale », « lois du monde social », ¢a S’ est arrété en
1920-1930, quelque chose comme ¢a. Et ensuite, les gens n’ont plus cru du tout a ¢a. Ca ne
veut pas dire que les sciences sociales ne sont pas de vraies sciences, mais elles se sont mises a
ellessmémes des limites. Pires que ¢a, elles ont fait peur a des gens qui voulaient parler de lois,
puisqu’ on disait (méme Bourdieu, et je lui en veux un peu la-dessus) : « Oui, mais ¢a c’ est
singer les sciences dures ». Qui a envie de singer quelque chose ? Donc, immeédiatement ca
vous fait peur. Vous étes étudiant, jeune chercheur... on vous dit : « Ah oui, tu veux singer les
sciences parce que t’ es pas assez slr de ta science. » Vous étes découragé des le départ.

Jai utilisé une expression d' Alexandre Grothendieck, un grand mathématicien, qui parlait de
ces « cerclesinvisibles et impérieux » qui, en fait, S imposent aux chercheurs et qui font qu’ on
n’interroge plus un certain nombre de choses parce qu’il va de soi que ce sont des questions
gu’il ne faut pas poser, que ce ne serait pas bien de les poser, que ce serait naif de les poser —
parce qu’il a tout le proces en naiveté positiviste, etc. Souvent, quand on me parle de
positivisme, je reprends un propos de Bourdieu qui disait gu’ on ne sait pas toujours ce que
recouvre le terme positivisme — parce qu’il y a plein d’ usages en fait : par positivisme, parfois
on entend empirisme, d’ autres fois des choses tres différentes... ¢’ est trés variable —, il disait
gu’on ne sait pas toujours ce que ¢a veut dire mais qu’ on sait en tout cas que ¢’ est une insulte
académique ! Et donc, quand on commence a parler le langage de laloi, les gens peuvent lancer
« naiveté positiviste ». Ca, c’est pour décourager les gens et il ne faut pas se laisser
impressionner par |es tentatives de découragement.

C'est caquej’a envie de dire aux jeunes chercheurs : « Si vous croyez en un truc, alez au bout
de votre idée. » De toute fagon il n'y a pas mort d’homme — ni de femme. Méme si vous vous
plantez royalement, ¢a va peut-étre quand méme vous mettre sur une piste qui n’est pas
mauvaise. Mais on ne se plante pas toujours et moi je pense gque je ne me suis pas trompé, que
je vais dans le bon sens. En tout cas, je pense qu’il faut ne pas avoir peur. Je suis revenu

-8/36-



beaucoup la-dessus dans le livre, au départ, sur la peur qui freine le savoir. On dit aux gens:
« |l nefaut pasfaire ca. » Jai travaillé sur Kafka ; depuis Sainte-Beuve, on sait que ce n’est pas
bien de faire le lien entre |’ auteur et I’ cauvre. C est ce que j’ai appelé I'impasse Sainte-Beuve.
Les étudiants, on leur répéte dés la premiére année ou ils entrent en littérature : « Surtout pas
¢a, les vieux trucs, les Lanson en histoire de lalittérature, etc. » Il ne faut pas faire ¢ca, donc les
gens ne font pas ¢a. En fait, moi j'ai fait ¢ca en disant qu’évidemment, il faut le faire
intelligemment. On ne va pas expliquer mécaniquement les choses : la vie des gens ne va pas
expliqguer mécaniquement leurs cauvres, mais on ne voit pas par quel mystere il n'y aurait
aucun lien entre la vie des gens qui produisent ces cauvres et les cauvres elless-mémes. Dong, il
faut partir de ces évidences-la et ne pas écouter les gens qui disent que C’est une impasse.
Aprés, on ramasse des coups de pelle, mais ¢a va, on peut se défendre. Et encore unefois, il n'y
a pas mort de chercheur dans ces histoires ! Donc il faut braver la peur, c’est trés trés
important.

Euvre, école, discipline?

— HN. Alors justement, est-ce que vous pensez faire cauvre, faire école, faire discipline ? A
quoi voulez-vous servir ?

— PP. Je compléte : y aura-t-il desdisciplesde Lahire... qui letrahiront ?

—BL. Alors, dans |’ ordre, quand vous dites « faire cauvre », ¢’ est drole parce que, évidemment,
quand vous répondez oui, les gens pensent : « Quand méme il est trés arrogant... » Donc, je
devrais dire « Ce n’est pas a moi de le dire, ¢’ est aux autres. ». En vrai, oui, je veux faire
oavre! Alorsdans quel sens?

Vous savez, ¢’ est tres dréle parce, que sorti de matheése, je suis regu par un de mes enseignants
de Lyon 2, un anthropologue qui s appelait Jean Métral — et il a d’ailleurs un amphithéatre a
son nom al’ heure actuelle, ¢’ était vraiment une figure qui nous a tous marqués —, et il savait
gue j’ avais fait une bonne these, on lui avait dit que ¢a s était trés bien passé — |’ avais Roger
Chartier dans le jury, etc. les gens en parlaient —, et il me dit : « Si tu veux, on parle de ton
travail et de la suite de ce que tu veux faire. ». Moi je |’avais eu comme enseignant, mais je ne
parlais jamais avec lui de choses personnelles... Il me recoit et il me dit : « Qu'’ est-ce que tu
veux faire alors maintenant ? Tu peux trouver un travail al’ université et puis tu découpes ta
thése en morceaux et puistu fais des articles, tu vas enseigner sur tathese, et puis un jour tu vas
peut-étre changer un peu de terrain. Mais voila, tu peux continuer sur cette lancée-la. Ou bien
tu peux vouloir faire une oauvre ? » Il m'avait dit : « Un peu comme Roger Chartier ou comme
Pierre Bourdieu ». Et en fait, ¢’ était ahurissant quand j'y pense maintenant parce qu’il y a
quelqu’un qui m’a autorisé a penser que c’ était possible de faire une ceuvre. Or moi,
évidemment, |’ étais admiratif, pas de la premiere catégorie, pas des gens qui se contentent de
peu... et c'est d§abien, je veux dire gu’il ne faut pas non plus avoir du mépris pour les gens
qui n’ont pas de grandes ambitions scientifiques. Tout le monde n’ a pas envie de passer tous
ses weekends a travailler, de ne pas prendre de vacances, condition sine qua non quand on veut
faire une cauvre... On ne dit pas a Picasso : « Vendredi, 17 h, ¢’ est fini, tu pars en week-end ! ».
Can’aaucun sens pour un artiste ou un chercheur. Donc, un chercheur qui veut faire cauvre, je
ne sais pas, ¢’ est comme des gens qui sont a deux doigts de trouver un vaccin contre certains
cancers, ils ne s arrétent pas, ce N’ est pas possible. Moi, j’ étais dans ce truc-13, ' étais vraiment
passionné par le savoir.

-9/36-



Je venais d'un milieu populaire, ce qui est trés important parce que j’idéalisais totalement
I”université, ce qui était une chance pour moi. Apres..., c'est comme avec ladrogue! il y ala
descente ; un peu terrible, la descente. Mais pour moi, ¢’ était un monde merveilleux et, la
premiére fois que j’al eu une paie, je me suis dit : « Etre payé pour lire, écrire, aller rencontrer
des gens... mais mon Dieu, c'est le paradis sur Terre ! » C’est sir que les héritiers qui avaient
des parents professeurs d' université trouvaient qu’ on n’ était pas si bien payé que ¢a, ce en quoi
ils n"avaient pas tort, mais moi je n’étais pas du tout dans cette démarche-la. Quand Jean
Métral, al’ époque, m’'avait dit : « Est-ce que tu veux faire ceuvre ? », je lui ai dit : « Ah oui,
oui, j’adorerais. » C'est ¢a que je veux faire, ce que je veux faire, c'est comme les grands
chercheurs que j’avaislus. C était alafoistrés naif et, en méme temps, quelqu’ un m’ autorisait
apenser comme ¢a, adire qu'il y avait deux voies possibles. Et a ce moment-1a, ce n’est pas le
méme type de travail que tu vas mener ; il faut aussi que tu choisisses les institutions ou tu vas,
le type de travail que tu produis, et donc voila. Donc, faire oauvre oui, mais parce qu’ encore une
foison m'y aautorisé tres tét.

En revanche, faire école, ¢a, cane m’est jamais venu al’idée. Alors, pourquoi ? C'est lié au
rapport que Bourdieu avait avec ses disciples. De ma génération, j’ai vu les effets désastreux du
systeme « malitre-disciple » et je ne supporterais pas ¢a. Les gens qui répétent ce que je dis de
maniére extrémement plaquée, ce que malheureusement beaucoup de gens ont fait avec
Bourdieu, pour moi c’est dramatique. Pour moi-méme, je ne le supporte pas. Je pense que
Bourdieu le supportait tres bien. Ce que j’ aime, ce sont les gens qui S emparent de mon travail
pour aller au-dela ou pour faire des choses que je n'ai pas été capable de faire. Ca, ca me plait
beaucoup : que je sois une boite a outils, gu’on me pille et que ce quej’ai fait serve ad’ autres.
Ca, ca m’'importe beaucoup. Mais faire école, ca ne m'intéresse pas du tout. En plus, tous les
gens qui ont travaillé a cela montrent qu’il faut dépenser un temps incroyable. Je suis incapable
de consacrer des heures a passer des coups de téléphone avec les uns, avec les autres pour faire
travailler les uns la-dessus, faire travailler les autres |a-dessus, etc. Monter une revue pour faire
école, toutes les choses qu’a pu faire Bourdieu... 11 abeaucoup publié, maisil aurait pu faire le
double s'il n’avait pas été aussi une sorte de gestionnaire de toute son école. Il en aalafois
profité — parce qu’il afait travailler les gens pour lui —, et en méme tempsil y a passé beaucoup
de temps, parce que si vous voulez maintenir en permanence un groupe de fideles, il faut y
passer un temps fou et ¢caj’ en suis totalement incapabl e.

Faire discipline, d’ une certaine fagon, oui. Alors ¢a c est assez récent, mais|’idée qu’il faudrait
vraiment recomposer |es disciplines des sciences sociales, en lien avec des sciences du vivant et
arréter de découper tout ca ; proposer des formations qui permettent une science sociale
beaucoup plus ouverte —elle I’aété! Elle |’ a été a une époque, je I’ évoque d’ ailleurs dans Les
Structures fondamentales des sociétés humaines, les premiers anthropologues faisaient des
comparaisons entre des sociétés dites « primitives » et les sociétés de grands singes.
Aujourd’ hui, les gens crieraient : « Comment ¢a, vous comparez les chimpanzés a des
aborigenes d’ Australie ? », mais en fait ils faisaient ca. Marshall Sahlins, a un moment donné
de sa carriére, a participé a une grande controverse avec Edward Wilson, |e sociobiologiste, en
allant jusqu’a dire que ce N’ était pas possible de faire des comparaisons inter-especes. Mais en
fait, il avait commencé sa carriére en faisant des comparaisons, avec des textes remarquables
montrant que, dans les sociétés de grands singes, il y avait des types de hiérarchie qu' on
retrouvait dans les sociétés humaines, qui étaient les rapports entre males et femelles et les
rapports entre les plus agés et les plus jeunes. Voila, ¢’ étaient les deux grands principes de
hiérarchisation gqu’il retrouvait. Et apres, il adit : « Cen’est pas possible ». Il aen fait contribué
a couper totalement les deux secteurs. Mais beaucoup d’ anthropologues lisaient de la biologie

-10/36-



évolutive et n’étaient pas du tout réticents : Darwin était enseigné dans les départements
d’ anthropologie. Aujourd’ hui, nos étudiants en sciences sociales n’ont pas lu une seule ligne de
Darwin. Ils connaissent Darwin en ayant vu, je ne sais pas, Les Smpson alatélé! Jexagére a
peine, ¢ca ne s enseigne quasiment plus. On |’enseigne en biologie, qui est évidemment
darwinienne, mais on n’enseigne pas les principes de la sélection naturelle, les conséquences
gue ¢a a sur la condition humaine... C' est dommage, on verrait qu’il y a des choses qui
viennent de nos propriétés tres générales et qui contribuent a structurer nos sociétés — et
d’ailleurs aussi des sociétés autres qu’ humaines.

— PP. On ne |’ enseigne pas non plus en biologie.

—BL. Ah non, non plus, bien sir.

— PP. Darwin, ce sont les sciences sociales, en un sens.

—BL. Ah vousvoulez dire Darwin ? Darwin est quand méme enseigné en biologie !

— PP. Oui, a un certain niveau quand on traite de la théorie de I’ évolution... mais les
formations de base des biologistes portent sur des choses tres analytiques, trés éclatées.

— BL. Alors ca dépend. L’ensemble des biologistes savent ce que ¢’ est que la sélection
naturelle, mais ¢a ne veut pas dire gu’'ilsont lu Darwin. Il y aun biologiste qui m’adit, et je ne
donnerai pas son nom : « Eh bien dis donc, tu as lu Darwin ! ». C’est quelqu’ un de trés connu,
mais qui n’est pas biologiste évolutionniste. Ceux qui forment & la biologie évolutive,
évidemment, ont lu Darwin. Non seulement L’ Origine des espéeces [1859], mais aussi La
Filiation de I"homme [et |a sélection liée au sexe, 1871], qui est trés important. Et ¢’ est tres
important pour eux. Des gens comme Kevin Laland, des gens comme Etienne Danchin en
France, qui connaissent tres trés bien I’ cauvre de Darwin. Effectivement, quand vous faites de
la microbiologie, de la biologie cellulaire, moléculaire, etc., vous connaissez les grands
principes de la sélection naturelle, parce que ¢a fonctionne au niveau des cellules, comme au
niveau des organismes : ils sont obligés de le savoir, mais ils ne connaissent pas trés bien
I”cauvre de Darwin. Il y a une anthropol ogie chez Darwin et dans La Filiation de |”homme, il y
a des choses tres importantes que devraient connaitre les étudiants en sciences sociales. Et ¢a,
on |’a séparé, malheureusement. Moi j’aimerais faire discipline autrement. J appelle ¢ca science
sociale du vivant parce que le social ne s arréte pas a I’ humanité, et les sociologues et
anthropologues ont trop souvent tendance a dire : « Le social, ¢’ est I’humain, ce sont les
sociétés humaines. » Il y a encore des collegues qui me disent : « Oui, mais est-ce que ce sont
de vraies sociétés animales ? » et qui croient que les éthologues travaillent sur un mirage
depuis 80 ans. Oui, il y ade la société hors de |’ humanité !

— PP. « Science sociale du vivant » : au singulier ou au pluriel « sciences sociaes... » ?

— BL. Jaurais tendance a le mettre au singulier, mais on peut mettre « sciences sociales du
vivant » au pluriel aussi. Ce n’est pas génant. |1 y a peut-étre des étapes. || ne faut pas faire peur
tout de suite aux gens. De toute fagon, quand j’ai commenceé a parler de la science sociale, les
réactions ont été : « C'est du totalitarisme », « c’est totalitaire », « ¢’ est une volonté
d’imposition », « ¢’ est un impérialisme sociologique », etc. On a dit exactement |la méme chose
a Durkheim quand il a essayé, et réussi, a associer des tonnes de disciplines : spécialistes du
droit, spécialistes des religions, specialistes de la démographie, de la famille, etc. Et dans un

-11/36-



texte magnifique, il adit grosso modo : « En fait, elles traitent toutes de faits sociaux et parfois
de faits sociaux qui sont tout a fait analogues ou reliés entre eux, mais personne ne veut le
voir. » Donc lui arrive et dit : « Ce sont des sciences du social », mais sur des bouts ou des
dimensions du social tres différentes, et il faut réunir toutes ces choses-la. Une partie des
historiens de son époque lui sont tombés dessus en disant : « C’est un impérialisme ». Moi je
pense que c’est un trés bon impérialisme, qu’il a fait avancer les choses et que beaucoup
d’historiens lui sont redevables aujourd hui sans méme le reconnaitre. La plupart des historiens
sont quand méme convaincus gu’'il y a des liens entre la religion, le droit, la famille. Ca ne
viendrait a |I'idée de personne qu'il faille travailler sur ces choses-la de maniére totalement
séparée. Donc il faut risquer d’étre pris pour un impérialiste. De toute fagon, je n’ai pas les
moyens, je n’'al pas d’armée, donc je ne peux pas étre un vrai impérialiste ! Les gens devraient
se méfier des mots qu’ils emploient, parce qu’on n’ajamais les moyens d’ imposer son truc. En
revanche, proposer des cadres qui ont du sens, qui sont pertinents, ce n’ est pas un impérialisme,
' est rendre service atout le monde. Moi, ¢’ est comme ¢a que je le vois. Tous les gens qui ont
travaillé a faire advenir des cadres plus généraux et qui font tomber des frontieres entre
disciplines ou entre sous-disciplines rendent service atous les chercheurs. Ce n’ est pas du tout
un coup de force.

I'y a une tendance dans les sciences sociales qui fait que desqu’il y en aun qui veut aller un
peu au-dela, on lui dit : « Tu reviens parmi nous et tu arrétes de faire des choses ou on voit bien
gue tu essaies de monter sur nous pour faire quelque chose de plus grand. » Mais on ne monte
sur personne, c’est une trés mauvaise image, pourtant il y a toujours cette suspicion. Donc je
pense qu’ on peut dire « la science sociale ». Je ne vois aucune différence, a part de méthodes,
et apres de petites différences d’ écriture, et des traditions qui sont |égerement différentes ; mais
entre un historien, un anthropologue, un sociologue, un géographe... enfin franchement, ce
n'est pas sérieux de faire des différences systématiques entre ces univers-la. Norbert Elias a
méme jugé qu’il fallait mettre aussi la psychologie dedans, et toute sa sociologie est une
sociologie historique. Dés lors qu’on veut étudier des processus, je ne vois pas comment on
pourrait s’enfermer dans le présent, comme disait Elias. Et il a utilisé la psychologie, et
notamment la psychanalyse, pour comprendre ce long processus de pacification des moaurs ; il
arendu service a beaucoup de gens en alliant ces forces-1a, qui étaient complétement séparées.
Moi, je pense que ¢’ est plutbt rendre service aux gens que de montrer ce qu’ils ont en commun
plutét que de jouer a de la pseudo-démocratie ou chacun ale droit de voir ce qu’il veut voir...
ce qui scientifiquement ne mene pas bien loin. C’est un appel trés corporatiste, finalement, a
regarder dans les limites de son couloir et rien que dans son couloir. Voila mon avis, qui peut
se discuter, bien sir.

—JL. Mais alors, cela a des conségquences sur la sociologie elle-méme qui n’est plus gu’ une
subdivision, un sous-ensemble... Et vous vous utilisez souvent — et il me semble gque vous étes
un des sociologues francophones qui le font le plus — e mot « sociologie » ou « sociologigue »
dans les titres de vos travaux. N’ est-ce pas contradictoire ? Approche sociologique des réves :
pourquoi pas « approche sociale » au sens ou vous venez de le définir ?

—BL. En fait, dans mon esprit, ¢’ est I’ interprétation du point de vue des sciences sociales, mais
ce n’était pas possible dans le titre. C’'est aussi béte que ¢a. Mais pour moi, ¢a fait trés
longtemps que je suis passé aca... En fait depuisle début... Dans mon jury de these, j’avaisun
anthropologue, Daniel Fabre, qui travaillait sur |’ écrit ; un historien, Roger Chartier ; et des
sociologues. J a maintenu cela pour mon HDR et j’ai toujours été comme ¢a. J ai lu beaucoup
de linguistique, parce que je travaillais sur des échanges langagiers entre éleves, sur des

-12/36-



guestions textuelles, langagieres. J ai suivi des séminaires de linguistique a Lyon—2 jusgu’ a ce
gu’on appelait le DEA al’ époque, le Master 2 aujourd’ hui. Pour moi, dés le début, C’ était cela
la sociologie ; je lisais beaucoup de Bourdieu... qui citait John Austin ? Emile Benveniste,
Oswald Ducrot, etc. Il y avait des débats autour du langage en Angleterre avec Basil Bernstein,
qui était un sociologue de I’ éducation, mais aussi du langage, aux Etats-Unis, avec William
Labov, qui était sociolinguiste. Pour Bourdieu, ¢’ était évident de méme qu’ entre anthropologie
et sociologie il n'y avait pas de différence de nature. Donc j’ ai été élevé, formé par cet esprit-la.
Depuis le début, je nefais pas la différence.

Mais c'est vrai que, par exemple, ¢’ est éonnant, Alain Testart, qui est un anthropologue social,
guand il écrit son grand livre — qui est devenu un livre posthume, parce qu’il ne I’ avait pas
totalement terminé, il a appelé ca Principes de sociologie générale [Alain Testart. 2021.
Principes de sociologie générale. Volume | : Rapports sociaux fondamentaux et formes de
dépendance. Texte établi par Valérie Lécrivain et Marc Joly]. Parce que dans I’ histoire des
rapports entre sciences sociales, la sociologie a toujours été la plus théorique, on va dire. Et
donc Testart a ressenti le besoin d’ utiliser « sociologie », sans doute avec un clin d’ adl a
Herbert Spencer, parce que Spencer avait crit les Principes de sociologie. Pour moi, ce sont
des effets d' étiquettes. A chaque fois, quand je dis « sociologie », je pense science sociale.
Donc, comme je suis sociologue, j'al une tendance a dire : « C’est sociologique », mais pour
moi, ¢’ est un raisonnement qui reléve des sciences qui traitent du monde social. Et donc, ¢’ est
beaucoup plus vaste que ca.

— HN. Sans considérer que la sociologie est une discipline « mére » ou « reine » par rapport
aux autres ?

— BL. Ah non, pas du tout. Non, non, elle a d’ énormes défauts, |a sociologie. Pendant
longtemps, j’ai pensé que I’ histoire était beaucoup mieux que la sociologie et que j’aurais dd
faire de I'histoire, parce que je voyais des sociologues, justement, faire de la théorie trés
spéculative et que ca m’ exaspérait.

En méme temps, pour dire un peu de mal quand méme des historiens, quand les historiens se
mettent a théoriser, parfoisils vont chercher des philosophes, comme Ricoaur, etc., —jen’ai pas
un agacement général par rapport a Ricoaur, mais, je me dis qu’'il y a toujours I’idée de
« supplément d’ @me » quand on va chercher des philosophes pour faire de I’ épistémologie, etc.,
alors qu’un historien est tout a fait capable de théoriser. D’ ailleurs, les bons historiens le font,
selon moi. Je pense que Marc Bloch théorisait trés bien dans Les Rois thaumaturges [1924 et
aussi dans Les Caracteres originaux de I’ histoire rurale francaise [1931]. C’est quelqu’ un a
qui on areproché d’ étre trop sociologue. Je crois que ¢’ est Lucien Febvre qui lui disait : « Vous
étes trop sociologue, vous voulez trop généraliser. Il faut prendre un contexte délimité... »
Non, Bloch avait raison, il travaillait sur des processus comme ces rois thaumaturges qui
étaient censés soigner des gens en les touchant... : il citait James George Fraser, un
anthropologue, et il élaborait quelque chose autour de ca. Il a considéré ces phénomeénes-la
comme une sorte d'illusion collective, tout en disant que c’est une erreur collective avec
laquelle les gens se sont organisés. C' était une approche trés forte et ¢’ était tres bien construit
théoriquement. Donc les historiens, |es géographes, les anthropol ogues, etc., sont capables de
théoriser, et on n’a pas besoin d’ aller chercher des suppléments d’ame ailleurs. La sociologie a
des défauts, I” histoire a des défauts, |’ anthropol ogie a des défauts. On a tous des défauts. 11 faut
essayer de les compenser d une certaine fagon, aller chercher le meilleur de ce qu'il y a dans
les autres disciplines.

-13/36-



—JL. Y comprisla science économique ?

—BL. Alorsoui, mais alors on m’afait remarquer, ajuste titre, que I’ économie n’ est pas super
présente dans mon ouvrage, mais ¢a, ¢’ est lié a ma formation. J a déja beaucoup ouvert ma
bibliothéque et, dans cette bibliothéque, il n'y a pas beaucoup d’ économistes. Mais alors, ¢a,
c’ est de la faute d’ une grande partie des économistes! S'il n'y avait eu que des économistes
hétérodoxes replacant I’ économie dans I’ histoire, ne naturalisant pas les lois de I’ économie,
etc., je me serais beaucoup plus intéressé al’ économie ; mais commej’ai eu des enseignements
autour d’une économie néoclassique, je connaissais la réaction que Durkheim pouvait avoir
face al’idée d' un acteur qui cherche uniquement a maximiser ses gains, etc. Can’avait aucun
sens pour moi, donc j’ai un peu déserté tout ca. C' est sOr que lire Thomas Piketty, lire Edmond
Malinvaud, par exemple, ou lire André Orléan aujourd’ hui, moi je les vois comme des
sociologues. D’ ailleurs, que quelgu’ un comme Orléan cite beaucoup Durkheim, ce n’est pas un
hasard. Il se pose des questions qui retrouvent des questions anthropol ogiques et sociologiques
tres anciennes. |l y a un brassage entre ces disciplines. Jai lu beaucoup Marx... Je sais que ¢a
ne suffit pas, maisil se trouve que Marx aformulé des lois et que C’ était intéressant de revenir
sur le cas de Marx, qui avait une vue trés ample. Il a laissé quand méme a peu pres
607000 pages de notes qui ne sont, pour |’ essentiel, pas publiées (ce qu’ on appelle le « dernier
Marx »). Il s'agit de notes de lecture sur des livres d’ anthropologues, de préhistoriens, de
spécialistes de telle ou telle région du monde, etc. Et je crois qu’il avait pour projet de sortir de
I”analyse du mode de production capitaliste pour aller un peu plus vers ce qu'il avait
commenceé a faire en désignant les différents modes de production. Il voulait voir un peu plus
large et se demander : « C'est quoi latrajectoire de I” humanité ? » Cette question I’ intéresse et
dans beaucoup de ses ouvrages il se la pose, d’ ou I’interrogation sur le point de départ de
I humanité par rapport aux animaux, sur le fait qu’ elle soit productrice d’ outils, etc. Ce sont des
guestions de préhistoriens, de pal€oanthropologues... Ce qui est assez formidable chez Marx,
C’'est que ¢’ est un des rares fondateurs des sciences sociales qui lisait Darwin, qui S intéressait a
des trgjectoires évolutives. |l disait : « Darwin, ¢’ est |a base du matérialisme historique », donc
il pensait que Darwin avait fait dans I’ histoire du vivant ce qu’ Engels et lui avaient essayé de
faire sur I" histoire des sociétés humaines — et il emboitait d ailleurs les deux composantes. Il y
a quelques phrases assez remarquables de Marx a ce sujet.

—HN. Il y aaussi Karl Polanyi...

—BL. Oui, bien sir ! Polanyi, jel’ai cité a de nombreuses reprises dans mes travaux. Beaucoup
de gens qui ont fait de I’ anthropol ogie économique, je les ai lus, mais c’est vrai que|j’ai peu lu
les économistes classiques ou trés contemporains mais qui se situent dans un modéle
d économie classique.

L esimpassesdel’ habitus

—JL. Nous continuons notre conversation avec un questionnement plus thématisé, notamment
apartir de quelques livres importants que vous avez publiés.

L’Homme pluriel et La Culture des individus constituent une sorte de bloc, peut-étre avec
d’autres. On pourrait |’ aborder a travers votre relation aux travaux de Bourdieu parce que
beaucoup de gens ont interprété La Culture des individus comme une prise de distance sur des
objets comparables a ceux que Bourdieu avait traités dans La Distinction [1979], par exemple,

-14/36-



et ou vous développiez une autre approche. La premiére question que j’aurais envie de vous
poser, c'est : quelle est la nature de cette différence d’ approche ? Est-ce que ¢ est |a substance
de la hiérarchie, ou la hiérarchie elle-méme, que vous mettez en question ? Autrement dit, on
voit bien que, dans L’Homme pluriel, vous introduisez I'idée qu’il n'y a pas une relation
directe, simple, entre les pratiques culturelles et la position sociale, ¢’ est-a-dire qu’il peut y
avoir une pluralité. C’est, dites-vous, davantage une combinaison de pratiques qu’ une pratique
donnée qui seraient associées a un type de position sociale. Néanmoins, on peut avoir le
sentiment que vous gardez |’ idée essentielle, ¢’ est-a-dire qu’il y a bien d’ abord une hiérarchie
sociale trés puissante, et que cette hiérarchie s actualise, je ne sais pas s'il faut dire se traduit,
en tout cas S exprime, notamment, par les pratiques culturelles.

—BL. Alors oui, mais la premiére chose, et ¢’ est important que je le dise, ¢’ est que ce n’ était
pas la question de la hiérarchie qui était au point de départ de mes interrogations. Ce qui était
au coaur, C'était la question : est-ce que ¢a se transfére ou est-ce que ¢a ne se transfére pas ?
C’ est une question de recherche, qui était liée au fait que Bourdieu, en définissant I’ habitus, sur
la base d’une reprise des travaux de Piaget, en fait un schéme durable, transposable ou
transférable. Ce sont des termes empruntés a Piaget, que ceux qui n’avaient jamais lu Piaget ne
connaissaient pas et ils ont cru que ¢’ était Bourdieu qui formulait les choses comme ca. En fait,
Bourdieu reprenait des concepts piagétiens, des questions piagétiennes, sauf qu’il formulait les
choses d’une maniere telle que, en fait, il répondait a une question sans |’ avoir vraiment posée,
asavoir que, pour lui, un habitus, ¢’ est un systéme de dispositions nécessairement durables et
transférables.

Donc d’emblée, tout habitus est un ensemble trés coordonné, donc un systéme — ¢’ est pour ca
gu'il dit systéme, et des fois il parle de la formule génératrice des pratiques, en parlant de
I” habitus, donc au singulier —, avec |'idée que, quand on touche au principe moteur d’'un
individu, on atout compris: ¢ava se transférer dans tous les domaines. La Distinction est bétie
l&-dessus. Sur I'idée que, si vous allez voir un individu, vous allez I’ interroger sur sa décoration
intérieure, sur le type de voiture qu’il a, sur ses boissons préférées, ses musiques préférées, etc.,
et on va avoir des homologies entre tout ¢a. Parce que ce sont |es mémes schemes qui président
al’ensemble de ces pratiques, ou de ses préférences. Donc ' était ca Bourdieu : C’ était I'idée
gue I"habitus se définit par un systeme de dispositions durables, forcément durables et
forcément transposables. Et ¢’ est ¢caquej’ai voulu remettre en question. Alors pourquoi ? Parce
gue je voyais bien dans mes enquétes qu’il y avait deslimitesaca, qu’il y avait des choses qui
ne se transposaient pas tres bien d’ un domaine al’autre, qu'il y avait des déficits de transfert, et
gue je lisais par ailleurs des néo-piagétiens qui montraient ¢a par rapport a Piaget. Donc en
reprenant la piste de « cavient de Piaget », j’ai lu des néo-piagétiens qui disaient qu’en fait il y
a des situations ou un scheme qui a été construit dans un domaine n’arrive pas a se transférer
dans un autre domaine, et qu’au contraire, il y a des phénomenes d’'inhibition de certains
schémes, et d’ activation d autres schemes dans d’ autres situations. Donc 1a, on tombe sur un
modele un peu plus complexe, pas du tout aléatoire — ¢’ est tout a fait organisé —, mais un peu
plus complexe que I'idée qu’il y a une seule formule génératrice de tous les comportements, de
toutes les pratiques. Avec I'idée qu’un individu est forcément cohérent dans tous les domaines,
et que si vous apprenez que quelqu’un aime la grande musique (pour Bourdieu ¢’ était la
musi que classique essentiellement, ou le jazz, mais pendant longtemps le jazz n’a pas du tout
été la musique la plus légitime, elle I’ est devenue), si vous saisissez a un moment donné cette
préférence-1a, alors forcément, vous allez le retrouver amoureux de la grande littérature, sortant
dans les musées les plus |égitimes, s’ intéressant a des films d’ auteur, et ainsi de suite. Et ¢’ est
caquej’ai voulu interroger. Donc, en fait, apres, la question de la hiérarchie s est reposée, mais

-15/36-



ce n' était pas ma question de départ. Ma question de départ ¢’ était I’ habitus : « Est-ce qu’'on
peut parler d’habitus ? » Et j’ai fait un choix —j’avais deux options. Soit je disais Bourdieu
S est trompé dans la définition de | habitus, il est allé trop vite et il a parlé d’un systeme de
dispositions durables, transférables, alors qu’en fait, toutes les dispositions ne sont pas
durables, elles ne sont pas toutes transférables, et il faut regarder les choses d’ un peu plus preés.
Soit, deuxiéme option : il a peut-étre raison, mais pour une partie des acteurs sociaux, pas tous.
Ja donc essayé de compter le nombre d’ acteurs qui étaient les plus cohérents et ceux qui
étaient dissonants. Ca a donné La Culture desindividus.

A ce moment-13, je me suis rendu compte que |la grande cohérence était |’ exception statistique.
On trouvait toujours des moments ou certaines personnes qui aiment la grande littérature,
aiment les films d’ auteur, regardent a la télévision des choses considérées comme total ement
illégitimes. Pas du tout avec les mémes logiques : quand on a des entretiens (donc ¢’ est pour ¢ca
gue j’ avais fait faire beaucoup d’ entretiens, pour comprendre pourquoi il y avait ces écarts-13),
ilsdisaient : « Je regarde ¢a parce que, je sais que ¢’ est nul, mais ¢a me détend. ». Et au bout
d’un moment, quand on voit que cela joue sur plein de domaines, ¢’ est-a-dire qu’il y aplein de
« parentheses » (« Oui, maislaj’ étais en vacances, laj’ étais avec des amis »), ca déconstruit un
peu |I'image des élites ou des gens a fort capitaux culturels qui seraient toujours au top de la
légitimité, des sortes d’ ascetes de la Iégitimité culturelle. « Non, je ne peux pas sortir a un
endroit sans aller voir une cauvre d'art » : ¢a, ¢’ est complétement imaginaire. Alors, ca existe,
mais C est tres, trés rare, ¢’ est de |’ ordre de quelques pourcents d’ une population. Et comme je
m’ appuyais sur des données des pratiques culturelles des Francgais, qui étaient de belles
enquétes, sur des échantillons représentatifs de la population francaise, ca permettait vraiment
de voir, soit les cohérences par le bas, si |’ ose dire, ¢ est-a-dire les gens qui restaient toujours
avec que des choix les plus populaires, les plus commerciaux, les plusillégitimes en général ;
soit des gens qui étaient consonants par le haut, qui ne faisaient aucune « faute de goQt ». Mais,
en fait, latres trés grande majorité des gens était entre les deux, avec des hausses et des baisses
de Iégitimité culturelle. Cela a donc complexifié I’'image des consommations culturelles, du
comportement culturel, des élites comme des classes populaires ou des classes moyennes.

Et évidemment, ca a un effet apres sur les questions de hiérarchie, parce que je me suis rendu
compte gue ces hiérarchies évidemment existaient, que Bourdieu avait tout a fait raison, mais
gu’ elles jouent parfois beaucoup plus entre des proches. Les processus de distinction culturelle
(méme si I’ origine de tout ¢a ¢’ est |’ existence des différentes classes sociales) portent sur des
gens assez proches, souvent de la méme classe, de la méme famille, du méme groupe de
copains, du méme milieu professionnel. « Moi je me distingue de tel autre par ci, par ¢ca». Ce
constat permettait de voir que non seulement les processus de distinction culturelle jouaient
entre individus parfois tres proches, et pas simplement entre classes sociales, mais aussi que
pire que ¢ca— ou mieux gue ¢a, je ne sais pas comment on peut dire —, qu’un individu avait
toujours un rapport a lui-méme sur ces questions-la. Ainsi, certains détestent la partie populaire
gu’ils ont en eux. J avais des tonnes d’ extraits d’ entretiens ou les gens disaient : « La, j’en ai
marre parce que c’est vrai que je suis dans la facilité, je regarde des choses a la télé, je
m’ effondre sur le sofa, puis je regarde un truc qui est nul, mais bon, ca me fait du bien » ou
« Ca casse pas trois neurones » ou hien : « |l faut que je me reprenne en main, c’est pas
possible ». lIs [uttaient contre une partie d’ eux-mémes, et ¢a c’' est intéressant, parce que ¢a veut
dire que les processus de la distinction culturelle, ils ne jouent pas juste entre classes sociales,
ilsjouent entre individus al’ intérieur d’ une méme classe, voire d’ une méme fraction de classe,
al’intérieur méme d une famille, etc., et méme al’intérieur de chaque individu. C’ est un truc
permanent, en fait, ces processus de distinction, et ¢ca joue méme dans le rapport de soi a soi.

-16/36-



C’est pour celaquej’a parlé de lutte de soi contre soi. Mais ¢a, ¢ étaient des effets sur mon
objet que je ne cherchais pas au départ. Au départ, c’étaient vraiment des questions de
transférabilité qui m’intéressaient. Et j’ai pu prouver que non, il N’y avait pas tant de
transférabilité que ca.

—JL. Oui, mais est-ce qu’il ne reste pas en arriere-plan, 13, dans ce que vous venez de dire, les
classes, les fractions de classes ? Et si I'individu était un groupe social, par exemple, comme
Norbert Elias tend a le dire ? C' est-a-dire que si on remettait a plat I’ ensemble de ce totem,
puisgue vous avez beaucoup évoque, sans utiliser le terme, I'idée qu’il y avait des choses
auxquelles on n’avait pas le droit de toucher, est-ce que, justement, la sociologie
« continentale », ce n’est pas une école de pensée plutot qu’ une discipline, qui interdit de
toucher au totem d’ une structure intangible de classes, avec, par exemple, une expression que
vous utilisez parfois de « transfuge de classes », Un transfuge, ¢’ est quelqu’ un qui, dans une
guerre, trahit son camp pour rejoindre I’ennemi...ll y avait, environ 35% d’ ouvriers dans la
population active en 1975 en France et il y en a maintenant moins de 20 %. Le groupe des
professions intermédiaires et des cadres est désormais plus nombreux que celui des employés et
des ouvriers. Donc la mobilité est spectaculaire. Est-ce que ce n’est pas le moment aussi de
faire des révisions déchirantes par rapport a ce socle, qui n’ était pas, ¢’ est tres important ce que
vous venez de dire, votre objet direct, mais qui restait quand méme, me semble-t-il, en arriere-
plan ?

— BL. Oui, mais parce que, pour qu’il y ait des hiérarchies culturelles entre des objets trés
légitimes et des objets moins Iégitimes, il faut forcément qu’il y ait des hiérarchies sociales
derriére, qui soutiennent ¢a, et ce sont des hiérarchies de classe. Cela dit, au moment ou
j"étudiais ¢a, ces hiérarchies étaient quand méme tres interrogées. Et j'en parlais dans La
Culture desindividus.

D’abord, par le fait que la culture humaniste, classique, littéraire, artistique était attaguée par la
culture scientifique qui gagnait du terrain. Pendant longtemps, on a sélectionné scolairement
par le latin et le frangais et, a un moment donné, ce sont les mathématiques qui ont pris le
dessus. Ce qui afait apparaitre cette monstruosité du point de vue de I’ époque : on découvre de
tres bons éléves de college, dont les pratiques de lecture sont a peu pres égales a zéro, qui s'en
foutent d’ étre bons ou trés bons en francgais. Oui, ' est le systéme scolaire qui a produit ¢ca. Si
vous mettez un coefficient trés élevé aux maths, et que vous faites sentir que de plus en plus,
c'est par les maths que ¢a se joue, au point qu’on puisse dire, aujourd hui encore, a des
étudiants, ades éleves du lycée : « Si tu veux faire un parcours de lettres, si tu es bon en maths,
continue en maths, tu verras ensuite. » On est arrivé a un degré de perversité, d'illogisme
incroyable. On différe des choix pour des raisons de [égitimité. Tout ¢a ajoué un role.

Latélévision, par exemple, est arrivée dans cet univers, et laradio avant elle, et caabrouillé un
certain nombre de choses. La musique aussi a beaucoup changé. Quand vous regardez dans les
années 1990-2000, le type de musique préférée dans tous les groupes sociaux, ¢ était e rock.
Alors bien sOr, il y arock et rock. Mais quand méme, ce n’est pas rien, ce n’est pas de la
musique classique. Et les films d' auteur, ¢’ est vraiment 5 % de gens ; et ¢’ est une minorité, une
petite minorité, au sein des classes supérieures, qui ont les plus forts capitaux scolaires, qui
déclarent préférer les films d’auteur. On a donc un peu exagéré ces choses-la. Parce que la
grande mgjorité des gens qui sont des consommateurs des films d’ auteur viennent de milieux a
forts capitaux scolaires, et ont eux-mémes des capitaux scolaires importants, on afait comme s
les gens a forts capitaux scolaires aimaient nécessairement les films d’ auteur. Alors que ¢’ est

-17/36-



une minorité, encore une fois, de ces groupes. Si vous regardez |e public des institutions ou des
biens culturels, dans les musées, par exemple, vous trouvez essentiellement des gens a forts
capitaux culturels. Mais si vous parlez a des gens a forts capitaux culturels et vous leur
demandez qui va au musée, il N’y en a pas tant que ¢a. |l fallait revoir, rebrasser toutes ces
choses-la. Je I’ai fait en partie dans La Culture des individus. Les choses étaient en train de
bouger : latélévision aussi travaillait beaucoup au brouillage des frontiéres, en mélangeant du
|égitime et de I’illégitime, ou en présentant de la culture |égitime sous des formes divertissantes
—enfin, ils ont essayé a peu pres toutes les formules. Et ¢a, ¢ était intéressant, parce gqu’ on
voyait dans la forme gue prenait I’ offre culturelle les effets de ces profils un peu bigarrés et
dissonants. Il y a des gens qui savent traduire cette réalité en dispositifs télévisuels, en
propositions muséales ou dans des romans, etc. Ca valait la peine d étudier en méme temps la
transformation des hiérarchies et celle des rapports entre les différents registres culturels.

—PP. C'est vrai qu’en vous lisant, on comprend, et vous le dites, que les hiérarchies culturelles,
ou du moins les distinctions dans les catégories d’ objets culturels, sont définies au niveau des
groupes — puisgu’il faut des groupes, finalement, pour les soutenir — et donc, vous constatez
gue les individus sont méme dissonants, puisqu’ils intégrent des éléments qui appartiennent a
toutes catégories. Mais est-ce que, maintenant que vous étes arrivé jusqu’ a ce point-la de
déconstruction et de contestation, est-ce que ¢a ne vaudrait pas le coup de reconstruire les
catégories sociales, les groupes, en considérant que la normalité, ce sont les associations
portées par les individus ? C’est-a-dire, ce qui est considéré comme dissonant, en fait, le
considérer comme consonant, comme des associations normales et sur cette base se dire que
maintenant, on va reconstruire, on varemonter dans |’ autre sens.

— BL. Oui, ¢’ est compliqué parce que, vous voyez, dans |’ affaire, méme s'il y a de la
consonance ou de la dissonance, ¢’ est parce qu'il y ade la hiérarchie, et cette hiérarchie est liée
a des grandes différences entre groupes. Donc, ¢’ est compliqué. Si on oublie qu’il y a des
groupes qui font les grandes structures de perception, en fait, qui soutiennent ces structures
sociales de perception ; s'il n'y avait aucune hiérarchie sociale, on ne verrait que des
différences culturelles, mais pas des hiérarchies ; et les gens ne seraient pas travaillés par des
doutes ou des regrets culturels : « Oh, je devrais arréter de regarder ¢a, je devrais retourner un
peu voir des bons films ». IIs n"auraient aucune raison d’ avoir une mauvaise conscience,
d’avoir honte de faire un certain nombre de choses. Deslors qu’il y ahonte, déslorsqu’il y a
sensation de ne pas faire ce qu'il y aafaire, déslors qu’ on sent que les gens nous mentent en
partie, en surestimant, et au bout d'un moment, dans un entretien un peu long, ils disent « Oui,
bien sir, cam’arrive de... », on sent que c’est difficile, parce qu'il y a des normes sociales
derriere, et que ces normes sociales sont liées a des grands principes de distinction, qui
découpent des groupes. Je pense donc gu’ on ne peut pas lacher les grandes hiérarchies sociales
comme ¢a.

En revanche, ce qu’on peut faire, ¢’ est ne pas caricaturer ce que sont les classes sociaes dans
NOS SOCi &tés, parce que, par exemple, on sait trés bien — et Bourdieu a contribué ale montrer —
gue la bourgeoisie, ¢’ est une bourgeoisie d’ affaires autant qu’ une bourgeoisie culturelle et
gu’ elles 0’ ont pas du tout les mémes godts culturels, pas du tout les mémes intéréts culturels, et
gue, on le voit d'ailleurs dans les tableaux de La Distinction, il y ades patrons de I’industrie et
du commerce qui aiment le méme type de spectacle que les ouvriers, avec un « bon sens
populaire » comme on dit, des grosses farces, etc. Les choses sont donc, en partie, brouillées.
Mais quand méme, ce n’est pas cela qui donne le la en termes de hiérarchie.

-18/36-



L’ école joue un grand réle comme relais de cette différence, par exemple, en n’ acceptant pas
qu’une partie du corpus littéraire existant rentre al’ école : il afalu trés longtemps pour que les
bandes dessinées arrivent dans les bibliotheques scolaires, et quand |es bandes dessinées sont
entrées, ce n’est pas n’'importe lesquelles qui sont entrées. Et tous les débats qui ont eu lieu, je
pense a des gens comme Alain Viala [1947-2021], qui était responsable des programmes de
frangais aupres du Conseil national des programmes, essayait d’introduire de la littérature
jeunesse ou des cauvres beaucoup plus modernes ; il se faisait assassiner par des gens qui
voulaient absolument rester dans le canon de la littérature classique. Ce sont des épisodes qui
montrent qu’il y a des intéréts trés trés grands a maintenir des hiérarchies, a faire des
différences ; on parle de paralittérature, il y atoujours la littérature dite blanche qui rafle tous
les prix, alors qu'il y a des auteurs de polar qui font des choses formidables, mais qui n’auront
jamais aucun grand prix, sauf quand ils se mettent a publier un polar dans la [collection]
« blanche » de Gallimard.

— PP. Mais I’idée de prix est elle-méme produite par des catégories sociales qui arrivent a
convaincre les amateurs de sous-littérature qu’ils doivent se flageller. C’ est un aspect des
choses, mais...

—BL. Onlevoit par mille choses, mille manifestations. Quand je réalisais, pour La Culture des
individus, des entretiens ou analysais des interviews télévisées avec des gens qui font de la
bande dessinée, eux-mémes disaient : « Oui, on est traités comme si on faisait de la littérature
pour enfants — ce qui N’ est pas vrai — et ¢’ est une maniére de nous déconsidérer, de nous ranger
dansla“littérature facile” ... On n’'est ni des peintres, ni des écrivains, et pourtant on écrit et on
dessine. On est des bétards dans tous les domaines, et on nous le fait payer ». C'est vrai, laBD
a ses prix, mais on sait tres bien que le Goncourt est plus important que le prix du Festival
d’ Angouléme. Ca fixe des différences, et encore, le prix du Festival d’ Angouléme, cela a été
une longue histoire pour arriver la. C'est un peu comme le jazz. Peut-étre qu’ un jour, la bande
dessinée aura le méme niveau de reconnai ssance.

— PP. Oui, je voulais vous dire, c’'est peut-étre transitoire, ¢’ est peut-étre lié a une période
historique....

—BL. Oui, c'est vrai, ca bouge en permanence.

— HN. Oui, parce qu’aujourd’ hui, on voit qu’on a en fait plein de romans de |a littérature
classique qui sont adaptés en BD gu’ on appelle romans graphiques, qui ont un grand succes.

— BL. Bien sir. On le voit par exemple avec les mangas. Olivier Vanhée, dont j’ai dirigé la
these, a travaillé sur I’ histoire du manga. Le manga, ¢’ était vraiment considéré en France
comme letruc le plus nul possible. Et, en quelques décennies, ¢’ est arrivé chez Gallimard, ¢’ est
trés chic de lire des mangas, il y a engouement pour le Japon qui S est créé : ¢ca a changé du tout
au tout. Mais ce qui est drole — je me suis fait un malin plaisir de citer le Alain Finkielkraut de
La Défaite de la pensée [1987]. Dans La Culture des individus, je citais un passage ou il
disait qu’ aujourd’ hui, on mélange tout, une bande dessinée et un tableau de maitre, le rock, le
jazz et la musique classique. |l se trouve qu’un équivalent d’Alain Finkielkraut, ¢’ est un
romancier, Georges Duhamel, qui, dans les Scenes de la vie future [1930], faisait une critique
de I’ Amérique de I’ époque. 11 va aux Etats-Unis et il dit : « Heureusement que I’ Europe existe
encore : il y a des hiérarchies culturelles, on fait |a différence entre la vraie musique et le
music-hall ». Et il dit : « Le jazz est une musique de Negres [sic !] ». Il dit clairement que ce

-19/36-



N’ est pas de lamusique, que ¢afait entrer les gens en transe et ' est le sommet de lavulgarité a
ses yeux. Donc, quelques décennies apres, Alain Finkielkraut, qui est un équivalent structural
de Georges Duhamel, fait comme si I"histoire n’avait pas existé, car ce qui était détesté par
Duhamel est devenu légitime, et le jazz est devenu pour beaucoup un truc chic.

Aujourd’hui, desclasses?

—JL. La, on vous suit trés bien, ¢’ est un peu la querelle des anciens et des modernes, ¢’ est-a-
dire une histoire de I’'innovation qui se joue. Il y a des conservatismes mais aussi toute la
guestion du savant et du populaire qui n’est pas si simple, dont on ne se débarrasse pas si
facilement me semble-t-il. ... Mais est-ce que c’est la méme chose que les hiérarchies
sociales ? Pour vous poser la question autrement : si vous deviez définir les sociétés
contemporaines développées, quelles sont les structures de classe — puisque vous utilisez ce
terme ? En quelques mots, on a affaire a quel type de hiérarchie dans la société en général,
aujourd hui ?

— BL. C est toujours une structure de classe, simplement il y a un écart encore plus grand. Ce
qui est compliqué, ¢ est que, pendant tres longtemps, il y a eu une bourgeoisie qui représentait
un groupe d’un bon tiers d' une société ; aujourd’ hui, en fait, les classes supérieures et les
classes moyennes ont gonflé, avec des gens qui peuvent avoir de trés hauts salaires, mais qui
restent des salariés et qui restent dominés par des gens qui sont soit actionnaires, soit présidents
de groupes. Ce qui existe aujourd’ hui, qui n’existait pas du temps de Marx, et méme un peu
apres, c'est lefait qu'il y ades hyper-riches. Par exemple, si vous consultez |’ Observatoire des
inégalités sociales, vous pouvez entrer votre niveau de revenu, et on vous dit dans quel décile
VOUS Vous trouvez : est-ce que vous étes parmi les 20 % les plus riches, les 10 %, etc. Moi, en
tant que prof d’ université, je rentre mon salaire et je suis dans les 10 % les plusriches. Je n’en
croyais pas mes yeux. Quand j’ai fait ¢a, il y atréslongtemps, je n’arrivais pas a comprendre.
Mais en fait, ce qui se passe, ¢’ est que dans ces 10 %, il y a des écarts évidemment faramineux
entre les ultra-riches et les gens comme moi qui sont, quand méme, dans les 10 % les plus
riches. Et ¢’ est une prise de conscience énorme, parce qu’on s est rendu compte gu’ en fait, la
grande magjorité des gens vivent dans des conditions beaucoup plus difficiles. Mais ce qui s est
passé, ¢’ est qu'il y aune classe qui représente 10 %, et qu’al’intérieur de cette classe, il y aun
espace infini, vraiment énorme, entre le bas et le haut. Et c’'est ¢ca qu’il faut avoir a |’ esprit.
Alorsc’est vrai que ¢a ne se voit pas sur le schéma de |’ espace social de Bourdieu par exemple.
On ne voit pas ¢a. |l faudrait avoir un espace totalement déformeé vers le haut, le haut adroite, a
droite de I’ espace social, ¢’ est-a-dire ceux qui ont un fort capital économique. Ce n’est pas un
espace carré. |l faudrait tirer, imaginer que |’ espace est en caoutchouc, et on tire la structure
vers le haut du coté droit, parce qu’'il y a des gens qui sont tres, tres riches économiquement.
Evidemment, la représentation d’un espace carré fait qu’ on les met au méme niveau que des
artistes ou des savants, ce qui n’a aucun sens.

—HN. Est-ce qu’ une classe, ce serait cela ? Une case statistique ?

—JL. Parce que |3, vous utilisez comme indicateur les revenus : est-ce que ce N’ est pas un petit
peu pauvre ? Est-ce qu’il ne faut pas penser en termes de flux et pas seulement de stocks ? Est-
ce gue, justement, cette critique que vous faites de la culture de stock, ou ce sont toujours les
classiques auxquels on se réfere, est-ce qu’il ne faut pas la faire aussi sur I’ensemble du
processus biographique d' un individu, s'inspirer d Amartya Sen, de la notion de capacité, la

-20/36-



possibilité de se construire soi-méme, de se changer soi-méme, d apprendre tout au long de la
vie ? Est-ce qu’ on n’ aurait pas intérét, si on veut décrire la société telle qu’ elle est, a mobiliser
d’ autres clivages que les déciles ou les centiles des revenus et du patrimoine ?

—BL. On est d'accord. Déja, rajouter le patrimoine, ¢’ est important. Quand, par exemple, je
cite les artistes, une bonne partie sont des enfants de bourgeois. Or, souvent, une des stratégies
pour étre artiste, parce qu’ils ne gagnent pas tres bien leur vie en tant qu’ auteurs, au moins au
tout début de leur parcours, ¢’ est d’avoir des parents qui ont acheté I’ appartement dans lequel
on vit. A partir du moment ou, déja, vous n’ avez pas de loyer a payer, le peu d argent que vous
allez avoir vous permet de manger et de vous vétir. Mais le loyer, c’est le premier poste et il est
énorme. A Paris, ¢ est évident, mais de plus en plus en province, ¢’ est une part des dépenses
enorme. Avoir réglé ¢a, ce n’est pas rien. Donc, oui, il faut tenir compte du patrimoine. Est-ce
gu’on adelI’immobilier ? Est-ce qu’ on est propriétaire ou pas ? C’ est extrémement important.

A propos des revenus, je voulais juste montrer & quel point il y a des écarts dans les 10 % les
plus riches. Mais évidemment que ¢a ne suffit pas, on est bien d’ accord la-dessus et il faut
détailler tout ca. Il faut travailler précisement sur les structures sociales en termes de hiérarchie
sociale, de classes sociales ou de groupes sociaux, parce qu’évidemment, ¢’ est au niveau des
fractions de classes que ¢a se joue. |l y a des gens qui sont actionnaires. Ca, ¢a a été nouveau
dans |’ histoire. Ce sont des gens qui ne verront jamais un ouvrier. |l y a quelque chose de tout a
fait irréel dans ce qui se passe al’heure actuelle. Et ¢’ est pour ces gens-la que beaucoup de
décisions sont prises, comme de licencier des salariés ou de fermer une entreprise : ¢’ est parce

gu'il y ala pression des actionnaires. Il faut trouver un Marx du 21° siécle qui arrive a
reformuler la nature du mode de production, qui reste un mode de production capitaliste, mais
dans une forme tres différente. On continue les processus d’ exploitation, de plus-value, €tc.,
Marx amisle doigt sur |’ essentiel, maisil y a quand méme tellement de choses qui ont changé
depuis, qu'il faudrait mettre ajour ce qu’il a écrit.

— PP. Est-ce que ¢a, ce n’est pas un moment sociologique, hiérarchique, vertical, de la
sociologie au sens social ? Parce qu'il y aaussi une vision anthropologique qui se présenterait
plutdt sur des castes ou des ordres. Robert Bonnaud a distingué les sociétés de classe et les
sociétés d’ ordre. Larelativisation des hiérarchies culturelles ne pourrait pas étre reliée a une
recomposition de la société, qui s éloignerait des castes ou des ordres. Une caste a sa propre
logique de |égitimité fondées sur ses propres normes (comme les prix littéraires) et se moque
complétement de savoir ce que les autres en pensent tandis que d autres, qui, par exemple, ne
savent méme pas qu'il existe des prix littéraires et ils peuvent fort bien rester dans leur milieu
en I’ignorant.

—BL. C'est dréle ce que vous dites parce que ¢a correspond tout afait al’esprit d’ une these,
qui a été soutenue il y a quelques années, d’ une jeune chercheuse iranienne qui s appelle
Behnaz Khosravi, qui porte sur I’ [ran pour montrer que le modéle de Bourdieu était intéressant
— elle afait un mélange de mon travail sur La Culture des individus et La Distinction — pour
comprendre, dans le contexte iranien, la complexité des hiérarchies. Parce qu’en fait, il y a
plusieurs modéles et ces modeles se confrontent en permanence. Par exemple — je ne vais pas
rentrer dans le détail parce que ¢’ est compliqué —, il y a eu des régimes de |égitimité différents,
des plus occidentaux aux plus traditionnels, avec une importance, dans les préférences qu’ on
peut appeler culturelles, de lareligion. Alors que nous, nous avons |” habitude de vivre dans un
univers non travaillé par des principes religieux de classement. Dans une partie de la société

-21/36-



iranienne, ¢’ est juste écouter de lamusique qui N’ est pas possible.

Ca change tout ! Ces gens cohabitent dans le méme pays avec d’ autres dont les principes de
hiérarchie culturelle ressemblent beaucoup aux nétres, et qui valorisent la musigue classique.
Et on ne peut pas dire que les uns dominent les autres — ce seraient plutt les principes religieux
qui ont pris depuis un moment le pouvoir d’ une certaine facon — mais ¢a coexiste. Elle montre
gu'il y aplusieurs types de hiérarchies al’intérieur de |’ espace public iranien. En travaillant sur
des situations historiques différentes, on voit alafois que les questions que se posait Bourdieu
se posent un peu partout, mais qu’elles se posent sous des formes tellement différentes que
beaucoup de choses ne restent pas indemnes. Les concepts de Bourdieu sont trop franco-
francais, ou européocentres.

Le travail de Lawrence Levine, que j’ai fait traduire dans ma collection a La Découverte
[Laboratoire des sciences sociales], Culture d’en haut, culture d’en bas [2010], qui porte sur
I histoire des hiérarchies culturelles aux Etats-Unis montre que, bien qu'il y ait eu une
importation des principes européens de hiérarchie culturelle, avec des différences entre le
théétre |égitime, le music-hall, etc., le pays est marqué par des mélanges de genres, par des
choses beaucoup moins simples que ce qu’ on al’ habitude d' observer en Europe. En tout cas, il
n'y ajamais de modéles fixes. L'intérét du modéle de Bourdieu, ¢’ est de poser un certain
nombre de questions, mais les réponses, €lles, varient, on ne débouche pas sur les mémes
constats. Il faut plutét prendre cela comme des outils, plutét que comme des conclusions
immuables qui pourraient se transférer telles quelles d’ un pays al’ autre.

Lanaturedeshumains

— HN. Nous avions tres envie de vous interroger et de vous entendre parler sur votre dernier
livre Les Structures fondamentales des sociétés humaines. Une premiére question tres
générale : quel apport saillant voudriez-vous mettre en avant pour présenter cet ouvrage par
rapport atous les autres ? Qu’ avez-vous voulu faire ? Qu’ est-ce qui serait pour vous, |’ apport le
plus significatif de cet ouvrage par rapport atous les précédents ?

—BL. C'est une question compliquée. Effectivement, pour moi, ce n’ est pas un ouvrage comme
les autres, ca c'est sir. || m’a demandé beaucoup plus de travail que n’importe quel autre livre
guej’ai écrit jusque-la.

—HN. Depuis combien de temps est-il en gestation ?
—BL. Longtemps.

D’ailleurs, certains lecteurs |’ avaient repéré dans d’ autres textes publiés plus tot. Déa dans
Ceci n'est pas qu’ un tableau [2015], je parlais de synthese créatrice, de la nécessité d’ allier des
savoirs différents, des disciplines différentes pour dégager des mécanismes invariants. Cela
faisait longtemps que les frustrations montaient, méme si ¢a ne se voyait pas forcément dans
mes livres. Ca a couve pendant tres trés longtemps, et, ce sont les cing dernieres années qui ont
vraiment mis ce travail-la au coaur de mes réflexions, alors que je développais un programme
de recherche sur la sociologie des réves, ce qui était tres compliqué. Bon, j’ai |” habitude de
faire plusieurs choses en méme temps. Mais, vous voyez, ce travail s est nourri de tout le reste
pendant une longue période.

-22/36-



D’autant que c’est un livre qui essaie de changer de cadre, donc ce n’est pas simple. Il afallu
lutter contre beaucoup d’évidences, remettre en cause une doxa, sortir de ces « cercles
impérieux et invisibles » dont parle Grothendieck. On arrive dans un métier et les gens nous
disent : « C'est comme ¢a, on ne peut pas contester », je suis en train d’ apprendre et on me dit
gu’il ne faut pas faire ca. Il ne faut pas faire quoi ? Il ne faut pas trop s approcher de la
biologie. Il ne faut pas trop s approcher de la psychologie. I ne faut surtout pas produire des
lois, il ne faut pas trop parler d’invariance : on serait suspect d’ étre conservateur, puisque
beaucoup de penseurs trés conservateurs ont insisté sur les invariants plutét que sur les
variations. Etre de gauche dans nos métiers, ¢ est penser le changement, plutdt que de penser
des invariants. Pour ma part, je pense que can’arien avoir avec une question politique, mais
beaucoup de gens ont I’idée que si on insiste un peu trop sur lesinvariants, ¢’ est qu’il y a peut-
étre un truc réactionnaire derriere. On a soupgonné, a juste titre, Dumézil d’étre trés
conservateur ; mais Lévi-Strauss n'’ était pas non plus vraiment progressiste, il se sentait du
siecle de Rousseau plutét que de son siecle, etc.

Tout cela pése lorsque, comme je |’ai fait, on essaie de dégager des invariants, de parler de lois
de fonctionnement des sociétés humaines. Il y avait plein d interdits, de tabous mémes. On se
dit : « Bon, |3, je vais mettre le métier ou les métiers — parce que je vise quand méme plusieurs
disciplines des sciences sociales — contre moi. Je vais me les mettre a dos assez facilement ».
Mais il faut quand mémey aller, parce que j’ai le sentiment que ¢ est juste. A un moment
donné, ¢’ est comme ce que je disais tout al” heure sur la peur, il faut arréter d’ avoir peur et il
faut arréter d étre freiné par des interdits qui sont fixés d’emblée, qu’ on apprend en méme
temps qu’ on apprend le métier.

A un moment donné, il y ades frustrations telles, que les interdits qui accompagnaient le métier
commencent a nous poser probléme. Est-ce qu’on avait bien raison de ne pas lire une ligne de
biologie ? Est-ce que ¢’ est normal que I’ on considére que seul I’'Homme a une vie sociale ? Et
au bout d’un moment, on voit bien que ce n’est pas ceux qui fixent les interdits qui ont raison,
c’'est le petit nombre de ceux qui disent : « Non, il y a quand méme des savoirs du coté de
I’ éthologie qui pourraient peut-étre nous étre utiles. ». Et puis, peut-étre que les injonctions a
faire du travail tres spécialisé ne sont pas de tres trés bonnes injonctions. Elles partent d’ un bon
principe : il faut limiter ses ambitions, on ne peut pas travailler sur tout en méme temps, etc. |l
faut apprendre le métier sur des objets bien circonscrits, avec des données. Tout ¢a, ¢’ est juste.
Mais au bout d’un moment, il y ade lafrustration parce que je voyais bien que C’ est en sortant
de ma discipline ou de ma sous-discipline, que j’ai mieux compris les objets que j’ étudiais et
qui étaient des objetstrés particuliers. Maisil fallait quej’ en sorte.

J explique souvent qu’il afallu que je lise Serge Gruzinski, qui est un historien du Mexique,
pour interroger |es pratiques scolaires, les maniéres de produire des textes des éleves de milieu
populaire. Je n"aurai pas le temps de vous expliquer dans le détail pourquoi, mais, dans un
domaine religieux, il abordait exactement le type de probleme que me posaient les textes des
éleves ; en gros, c’est une sorte de mixte entre des logiques dominantes scolaires et des
logiques populaires des éléeves qui essaient de se débrouiller avec les régles scolaires qu’ils
comprennent a moitié. Il adonc fallu que je lise un historien travaillant sur la colonisation du
Mexique pour avancer une question qui semblait ne relever que de la sociologie de I’ école.
Alors pourquoi ? Parce quej’ai écouté, sur France Culture, al’ époque, Gruzinski qui parlait a
Chartier, dans Les Lundis de I’ histoire, de son bouquin sur la colonisation de I'imaginaire....
Ce n’ était certainement pas raisonnable de faire ¢a, n'importe quel enseignant de I’ époque
aurait dit : « Mais qu’ est-ce que vous faites monsieur Lahire ? Enfin, ce n’est pas sérieux !

-23/36-



Lisez sur | échec scolaire, lisez les spécialistes de I’ éducation... ». Quand on découvre par soi-
mémel’'intérét qu’il y aaaller voir ailleurs, on ne s arréte pas. Donc j’ai continué.

—HN. Dans cet ouvrage, vous utilisez les comparai sons interespéces — donc hommes-animaux
et méme hommes-vegétaux — comme un levier pour faire apparaitre des points communs ou
des différences et pour mettre en exergue ce qui est propre atelle ou telle espéce. Vous relevez
plusieurs identités de formes biologiques entre humains et animaux qui renverraient a des lois
générales du social, conditionnées par des évolutions biologiques. Ces comparaisons, j’ai
parfois eu I'impression qu’ elles étaient plus problématiques que productives. Il y a certaines
analogies qui me posent question, notamment sur la « parade nuptiale » ou sur la croissance
végétale. Et surtout, je me suis demandé si les points communs N’ étaient pas dans certains cas
un peu superficiels comme la bipédie partagée entre le poulet et Sapiens, sans que derriere eux
on puisse se référer a une loi générale qui serait commune. Par exemple, les fourmis
combattent, les hommes font la guerre, mais est-ce qu’ on peut dire que cela renvoie derriere a
une loi de convergence, qui, par ailleurs, est une des idées que vous mettez en avant ?

II' me semble que la sélection naturelle de Darwin, qui est en fait une théorie du survivant,
montre qu’ une méme forme, donc la guerre chez les fourmis et les humains, ne reléve pas
d’une méme loi. Les fourmis qui combattent, ¢’ est la logique de la sélection naturelle qui fait
gue celles qui sont mortes au combat, ne peuvent pas transmettre leur capital génétique. En
outre, les fourmis combattent en raison d’ une « programmeation » génétique, ce qui n’est pas le
cas des humains. Les humains font la guerre, mais quand ils font la guerre, tout le monde ne
meurt pas, et donc il y a des survivants, et ces survivants transmettent bien, eux aussi, leur
capital génétique, contrairement aux fourmis qui ont disparu. Et donc, dans le monde socia des
humains, il y a des régles, des régulations qui permettent aux perdants et aux gagnants de
cohabiter. On se trouve |a dans une évolution — que vous appelez plutdt culturelle — propre aux
humains et je me demande s'il N’y a pas davantage de différences que de points communs entre
soci étés animal es et sociétés humaines.

—BL. Il y aplusieurs choses problématiques dans ce que vous dites. Tout d’abord, il 'y arien
dans la théorie de la sélection naturelle qui empéche de penser qu’il y a convergence des
logiques eux/nous, amis/ennemis entre les fourmis, les chimpanzés et les humains. Les
phénomenes de convergence sont étudiés en biologie au méme titre que les phénomenes de
divergence. Par exemple, la bipédie chez le poulet et Sapiens est un phénomeéne de
convergence. « Analogie » ne signifie absolument pas « identité » : la bipédie est atteinte par
des moyens tres différents par les poules et les humains, de méme que I’ écholocalisation chez
les chauves-souris et les cétacées. Mais placées devant le méme probléme, des especes tres
différentes évoluent en allant vers des sol utions anal ogues.

Si je reprends I’ exemple que vous avez pris sur les fourmis et sur la défense, avec une partie
des fourmis composant une fourmiliere qu’ on appelle des soldats et qui vont défendre la
fourmiliere, il N’ est pas question ici de transmission de génes particuliers. Toutes les fourmis de
lafourmiliere ont la possibilité de défendre, et d ailleurs défendent leur colonie si une partie de
la fourmiliére est détruite. A la suite d’ une destruction importante, elles redeviennent
généralistes en nettoyant |'intérieur de la fourmiliere, en allant chercher a manger, en
défendant, etc., selon la situation. Si vous prenez le vivant dans son entier, il N’y a pas une
seule espece vivante, depuis la bactérie jusqu’ au mammifere primate, et donc I’'Homme, qui
N’ ait pas de systeme de défense vis-a-vis de |’ extérieur. C est une évidence. On atous appris a
I’ école que, a part les plantes qui ne mangent personne et qui ne détruisent personne, grace ala

-24/36-



photosynthese, il y a un cycle, une chaine alimentaire, certains animaux mangent des plantes,
d’ autres animaux mangent des animaux qui mangent des plantes, etc., donc, danstout le vivant,
et y comprisles plantes, il y a des systémes de défense pour ne pas étre mangé. Par exemple, un
insecte vient manger une plante, et celle-ci produit des molécules pour se rendre indigeste ou
attirer d’autres espéces qui viennent tuer ces insectes. Par définition, la vie réagit, toute
structure vivante se défend par rapport a des attaques extérieures. Les bactéries créent des
antibiotiques contre des bactériophages. || faut se défendre pour survivre, se reproduire, etc. Le
principe de défense est un principe universel du vivant. Si vous lisez les biologistes, ils vous
disent ca. Et ca a peu a avoir avec la génétique. On parle souvent de caste de fagon un peu
réductrice a propos des fourmis, mais les chercheurs qui travaillent sur les fourmis le disent :
une fourmi peut changer de réle, si nécessaire. Si vous détruisez la moitié de la fourmiliére,
vous observez une recomposition des roles. Ce n’est pas du tout un programme génétique qui
détermine le comportement des fourmis.

D’ailleursil y ade I’ apprentissage, atoutes les échelles du vivant. C’ est méme un des principes
de définition de lavie. Vous I’ avez dans la grande définition des chercheurs qui parlent de la
vie avec un « y », ¢’ est Lyfe en anglais — ¢’ est un article mondialement connu aujourd’ hui en
biologie [Bartlett, Stuart et Michael L. Wong. 2020. « Defining Lyfe in the Universe : From
Three Privileged Functions to Four Pillars », Life 10(4) : 42] . Certains biologistes ont essayé
de formuler les principes de toute forme de vie pour aider les astrobiologistes a éventuellement
pouvoir en reconnaitre qui ne ressembleraient pas a celles qu'il y a sur Terre. Il y a quatre
grands principes. Et parmi les grands principes de laLyfe, il y al’ apprentissage. Toute structure
vivante est capable de prélever de I'information sur son environnement et d'en faire quelque
chose, ¢’ est-a-dire de réagir a cette information pour, par exemple, fuir quand elle peut fuir.
Une plante, elle ne peut pas fuir : qu’'est-ce gu’ elle fait ? Elle crée des molécules désagréables
pour ceux qui les attaguent. Notre systéme immunitaire, ¢’ est ¢a: ¢’ est une défense par rapport
aux bactéries, aux virus, etc. Selon le méme principe de défense, les sociétés humaines se
défendent d’ attaques d’ autres groupes ou d’ autres especes animales, ¢’ est quelque chose de tout
afait banal dans |’ histoire du vivant. Cela ne signifie pas qu’ une fois qu’on a dit ¢a, on a tout
dit, on est bien d’accord. Mais quand on a dit ¢a, on voit pourquoi il N’y a pas une société
humaine sans systeme de défense — ce que nous, humains, appelons une fonction guerriére. Au
début, les éthologues — les myrmécologues, plus exactement, qui travaillaient sur les fourmis —
parlaient de soldats. Alors les spécialistes des sciences sociales disaient : « Ah, ils
anthropomorphisent... » Et puis, au bout d’un moment, on a compris que non. lls
n’ anthropomorphisent absolument pas : ils utilisent des mots qui sont tout a fait acceptables
dans la mesure ou, oui, il y a une partie des fourmis qui s occupe de surveiller et de défendre
I”entrée de la fourmiliére. Et, comme il y a des marqueurs chimiques différents pour chaque
colonie, desqu’il y aun intrus qui n’a pas la méme odeur, tout le monde le sent et il est détruit
s'il rentre dans la fourmiliere. C est un systeme de défense avec ses moyens et ses modalités
spécifiques.

C’est pour cette raison, d'ailleurs, que ces insectes se sont organisés dans des formes qu’ on
appelle eusociaes, avec autant de membres (parfois plusieurs centaines de millions), etc. C’ est-
a-dire qu’ils ont un systéeme collectif trés, tres bien organisé qui permet de protéger la
progéniture abondante. Abondante pourquoi ? Parce qu’il n’y a qu’une seule reproductrice, et
gue C’ est une spécificité de ces especes-la (fourmis, termites, guépes, abeilles, rats taupes nus,
crevettes eusociales, etc.). Chaque espece possede des moyens de défense. Mais le fait qu’une
partie des fourmis défendent la fourmiliere, ¢’ est analogue a ce qui se passe dans les autres
especes, et il n'y ala ni anthropomorphisation ni interprétation sauvage. De méme avec

-25/36-



I”élevage et |’ agriculture. La, les gens sont complétement tétanisés et disent que ce n’est pas
possible. 1l y a quelques espéces de fourmis qui cultivent des champignons et élévent des
pucerons dont ils prélevent le miellat. Et en quoi ¢ est de |’ élevage ? C’ est que les fourmis les
font entrer dans la fourmiliere, les parquent dans certaines zones, leur amenent a manger... Ils
produisent du miellat qu’ elles utilisent comme un complément alimentaire. Et ¢’ est la méme
chose pour les champignons. Donc, oui, les fourmis créent des moyens de subsistance qui
relévent de ce que nous appelons I’ agriculture. Elles défendent ces pucerons, qui, pour leur
part, se sont habitués a la situation parce qu’ils sont plut6t bien traités : elles ont intérét a ne pas
lesfaire mourir : ils meurent de leur belle mort et sont remplacés par d’ autres pucerons.

Mais, vous voyez, il afallu longtemps pour que les sciences sociales acceptent cette réalite. ..
Et souvent des gens qui ne connaissent vraiment rien al’ éhologie continuent ame dire : « Oui,
mais enfin, parler d’'agriculture, c’est peut-étre aller un peu loin ». C'est aussi le cas de
I’esclavage : il y ades fourmis qui vont chercher des larves de la méme espéce, mais d’ autres
colonies, d autres fourmiliéres. Elles les prennent, les amenent dans la fourmiliére et les
élevent, alors qu’elles n’ont pas les mémes marqueurs chimiques. Elles les gardent pour
gu’ elles aident au travail dans la fourmiliere. Les éthologues ont parlé de mode d’ esclavage
parce qu’il s'agit de membres d’ un autre groupe. Bref, tout cela interroge. Je ne dis pas qu'’il
faut immédiatement se précipiter |a-dessus sans précaution, mais ¢ainterroge parce que, devant
les mémes problémes, en fait, on voit que le vivant trouve des solutions qui peuvent étre
analogues d’une espéece animale a |’autre. Nier cela, ¢’est nier une grande partie de ce qui
anime le vivant, humanité comprise.

I nvariantset/ou higoricité

— HN. Que la comparaison soit justifiée, j’en suis tout a fait d'accord. Je me demandais
simplement quel est le type de différence gu’ on peut établir entre les hommes et les animaux ?
Est-ce gqu'il n’y a pas quand méme une différence de nature, plus que de degré — méme si
évidemment il y ade |’animalité chez les humains et bien sir de la socialité chez les animaux.
Quelle est la part des logiques de fonctionnement qui vont étre imputables a ce que vous
appelez le culturel, donc le transmissible, | apprentissage non programme ; et ce qui reléve au
contraire des logiques de fonctionnement qui relevent du social, conditionné par le biologique ?
N’ est-ce pas la une différence majeure entre humains et animaux ? C’est-a-dire que chez
Sapiensil y a une part beaucoup plus grande qui reléve du « culturel » que du « socia », pour
reprendre vos termes... En vous lisant, j’a eu I'impression que vous niveliez un peu ces
différences. De méme que tout a |’ heure, nous parlions de « classes » tres disparates, faut-il
établir des coupures, et si oui, ou ?

—BL. Je pense qu'il ne faut vraiment pas mettre de coupure, gu’il y a une continuité évolutive,
gue notre gros probléme, c¢’est I'idée d’ une exception humaine qui est ce que j'ai appelé une
forme de théologie nouvelle dans les sciences sociales —, une théologie de de I’ autocr éation
culturelle de I'Homme par I’Homme, qui considére qu’on a tout recréé sur des bases
culturelles. Tout. Prenons des cas concrets. Pendant longtemps, Sigmund Freud, Claude L évi-
Strauss, et d autres, ont soutenu gque ce qui est constitutif de I’humanité, c’est I’ évitement de
I"inceste. C’ est-a-dire qu’ on ne couche pas avec sa mere, avec sa Scaur, avec Son pere, etc. ; et
avec le cousin ou la cousine germains, ¢’ est possible, mais ¢’ est pas terrible non plus. Bon, ils
disent : « C'est congtitutif de |’ humanité ».

-26/36-



Quand Lévi-Strauss écrit ca dans Les Structures élémentaires de la parenté [1949], la
primatologie n’a pas encore montré que les grands singes évitent I’inceste. Chez les
chimpanzés, au moment de la puberté, les femelles s'en vont, elles changent de groupe pour
aller se reproduire et les males restent la jusqu’ au moment ou des femelles extérieures vont
venir pour se reproduire avec eux. Donc, la pratiqgue exogamique — I’ évitement de la
consanguinité, I’ évitement de I’inceste — est présente chez les primates. Tous les primates. Et
puis on s est rendu compte que ' était vrai chez tous les mammiféres et que méme lareine des
abeilles va étre fécondée par des faux bourdons qui viennent d’ une autre colonie... L’ évitement
de I’inceste structure donc les organisations sociales, non sans mal, parce que cela suppose des
systemes d’ échanges entre les différents groupes d’ une méme espece dans toutes |es sociétés.
Certains anthropologues disent alors : « Oui, mais nous, on a le tabou et eux, ils ont juste
I” évitement ». Autrement dit, nous, on se le dit, on I’ écrit, on fait des regles, on a des lois,
etc. Tres bien, mais ce qui est trés intéressant ¢’ est que I’idée du tout culturel, qui se trouve
dans la téte de la plupart des anthropologues, sociologues ou historiens, est fondée sur I’idée
gue I’on aurait bati nos lois, nos types de comportements, et que tout cela serait de la
construction culturelle — on dit souvent « construction sociale » — ¢’ est-a-dire I’idée que tout
serait fondé culturellement. Dans ce cas, pourguoi I’homme aurait recréé culturellement
exactement la méme chose ? C’ est une interrogation que je pose, ¢’ est le caillou que je glisse
dans la chaussure de mes collegues quand je leur demande : « On aurait tout recréé pour faire la
méme chose ? » Bon, le fait d’avoir des lois, je veux dire des lois juridiques, donne la
possibilité d’autres types de jeu. Et ¢’ est sans doute pour cela que ce sont les humains qui
pratiquent le plus d’ exceptions alarégle de |’ évitement de I’inceste. L’idée d’ entorse alarégle
commune a méme été formulée, pour des raisons, par exemple, d’ appartenance a une élite, le
fait qu’il faut absolument rester entre soi et que le mariage entre fréres et soaurs peut étre une
trés bonne chose (comme dans I’ Egypte ancienne).

Si vous prenez I’ ensemble des dimensions de |a vie sociale, vous voyez que nous n’ avons pas
inventé le soin parental, nous n’avons pas inventé la hiérarchie, nous n’avons pas inventé la
domination des méles sur les femelles (ou dans certaines especes, des femelles sur les méles),
des vieux sur les jeunes, etc. Ces choses-la nous préexistent ou continuent a exister a coté de
nous dans plein d’ especes et de sociétés animales. L’ arrogance de penser que nous sommes tres
spécifiques vient de |’ ignorance de tout ce qui se passe du cété des autres animaux. Et quand on
commence a prendre acte de ¢a, on voit que la culture construit quelque chose, autour de ce qui
est commun avec d autres especes animales. Par exemple, sur I’ évitement de |’inceste, on
invente le tabou, des tonnes de mythes, de discours, d’idéologie, etc., qui varient selon le type
de société pour expliquer pourquoi il ne faut pas coucher avec sa soaur, Sa mere, son péere, etc.
C’est cala spécificité humaine. La culture, ¢’ est ce qui S enroule autour des grands invariants.
Donc, de deux choses | une, soit on reste dans la démarche classique des sciences sociales qui
consiste a dire : « Oui, bah justement, notre objet se limite a la variation culturelle », la
variation culturelle expliquant le changement historique. Evidemment, ¢’ est la variation qui
nous saute aux yeux : une société de chasseurs-cueilleurs, ce n’est pas une société féodale, ou
I’ Afrique lignagére, ou la Chine antique, etc. A chaque fois, on a des types de sociétés trés
différents, une variation culturelle considérable. Et, en méme temps, il y a des points communs
a toutes ces sociétés sur des fondamentaux, des invariants qu’on finit par oublier, et autour
desquelles ces variations culturelles viennent s enrouler en permanence autour de ¢a, en fait.
C’est quoi une variation sans invariant ? Ca n’a strictement aucun sens. D’ailleurs, | ai
rencontré cette idée dans des formules de Durkheim ou de Marcel Mauss, , qui évoquent la
variation du magico-religieux, de la domination, de la morale, de ceci ou de cela... Cela veut

-27/36-



bien dire que, dans toutes |es sociétés humaines, il y ade ladomination, il y adelamorale, il y
a du magico-religieux, etc. Ne pas s'interroger sur le fait que toute société humaine a un
rapport avec quelque chose comme |’ au-dela, des esprits, des divinités ou des dieux, C’ est
manquer une bonne partie du sujet.

On ne s'intéresse plus qu’ala variation et, en fait, pas vraiment a lavariation : pour étre précis,
on s'intéresse a des singularités, déconnectées du reste. Certains vont dire : « Jai étudié le

Moyen-Age, ¢’ est trés différent de ce que j’ai lu sur le 19° siécle ou sur le Japon au méme
moment ». Je ne dis pas gu’ilsont tort : il y ade grandes différences et, en méme temps, il y a
des points communs qu’ils ne voient méme plus et ¢’ est cela qu’'il me semble important de
rappeler. 1l faut repartir des grandes questions que seule la philosophie finalement posait
puisque la sociologie, par exemple, a cessé de se les poser : Pourquoi lareligion ? Pourquoi des
fonctions politiques dans a peu pres toutes les sociétés humaines, méme sous des formes trés
différentes ? Le chef des Nambikwara, ce n’est pas notre président de la République, certes,
mais pourquoi y a-t-il besoin de chefs ou de leaders partout ? Et pourquoi trouve-t-on dans
beaucoup de sociétés de mammiféeres ce que |I'on appelle des couples alpha ou des
males/femelles alpha, des hiérarchies qui sont parfois unilinéaires (elles peuvent étre par sexe
ou tous sexes confondus), etc. ? Ce sont des interrogations qu’ a mon avis nous devons avoir, et
gu’on a délaissées en pensant qu’elles étaient trop philosophiques, trop générales alors que
I"invariance devrait avoir sa place dans le travail d' un sociologue, d’un anthropologue, d un
historien, d’un chercheur en sciences sociales de maniéere générale.

—JL. L historicité, c’'est une variation ?

—BL. Pour moi, oui. Je vois |’ historicité comme I’ effet de la variation culturelle permanente, et
cette variation culturelle est liée a beaucoup d' ééments qui se transmettent et se transforment
par innovation, sous |’ effet de la combinaison d’ éléments culturels déja existants, de synthese,
etc. L histoire la plus simple a suivre, c'est celle des artefacts. On constate que certains ont été
rendus possibles par d’autres qui leur ont préexisté. C’ est bien pour ca que Marx alait chercher
les grandes différences entre outils de travail. Ce n’ est pas la méme chose de travailler avec une
charrette, un animal qui tire la charrette, ou d’ avoir un tracteur mécanisé et ainsi de suite.
Evidemment, |e tracteur n’ a de sens que parce qu’ on ainventé laroue bien avant, etc.

—JL. Ce dont vous venez de parler, ce ne sont pas de variations, ¢’ est de I’ accumulation, il me
semble. Pour vous, si je comprends bien, ¢’ est comme danslamusique: il y aunthémeetil y a
des variations, la variation ne faisant que contribuer a la force du théme. Tandis que la vision
gu’on pourrait avoir de |” historicité, au moins depuis les Lumieres, ¢’ est tout autre chose : une
production de nouveaux themes, pourrait-on dire. Vous prenez la une position risquée, non ?

—BL. Je nevois pas du tout ou est lerisque. Il y aalafoisde|’accumulation culturelle et de la
variation. Le tracteur c’est nouveau par rapport a la charrue, mais le premier a été rendue
possible par la seconde. Qui dit historicité dit que nous nous inscrivons dans des processus
historiques et que nous ne cessons de changer. Alors, quels sont les processus qui améenent au
changement ? Une partie des processus qui améenent au changement ¢’ est la cumulativité de la
culture, matérielle (avec les outils, armes, ustensiles, etc)., mais aussi avec des artefacts comme
lesingtitutions, les lois, les traditions textuelles. Moi qui ai beaucoup travaillé sur I’ écrit, |’ étais
assez préparé a ce genre de raisonnement. Goody montrait trés bien dans la longue durée
comment on a d’ abord des listes de divinités ; puis, il y a des scribes qui se disent : « On va
mettre de I’ ordre |a-dedans », ils hiérarchisent, ils réfléchissent sur les fonctions des uns et des

-28/36-



autres et il y a un début de théologie qui commence a se constituer ; et puisil y a des
générations qui ont abandonné les listes, mais manient des textes de réflexion sur les fonctions
des différents dieux, sur ce qu'ilsfont, sur leur role, etc. Et le niveau d’ abstraction augmente :
on arrive a des savoirs théol ogiques extrémement complexes qui n’ ont de sens que par rapport
a tout ce parcours-1a, a toutes ces générations qui se sont accumulées, qui ont transformé
progressivement des choses. Alors, oui, beaucoup de choses changent. C’est pour cette raison
gu’il faut formuler des lois de transformation. Bien sir gqu’ une société avec des chamans et de
I’ animisme, une société avec des divinités et une société avec des prétres et des dieux uniques,
ce n'est pas laméme chose. || faut faire toutes ces différences, comme I’ histoire n'a cessé de le
faire... Maisauss s interroger sur la présence permanente de ce rapport al’invisible.

— PP. Est-ce que vous diriez, par exemple, que le social est le propre du vivant ? Que les
sciences sociales, telles qu’elles sont pratiquées, se sont concentrées sur le culturel qui
s entortille autour du social ? Et que vous, vous essayez d’ établir, de rétablir la continuité ?
Avec une question, quand méme, qui se pose : ¢’ est I’économie de moyens. Vous établissez
une connexion, entre des processus tres basiques de survie, chez nombre d’ animaux qui ont un
symétrique ou qui ont un reflet dans les processus de survie chez les humains... Mais a un
moment donné, est-ce qu’ on a besoin de ¢ca pour étudier des structures plus complexes qui sont
liées a la culture ? Jusgu’ou cela a-t-il un sens de pousser |a biologisation des humains, a
I’ opposé de I’ anthropomorphisme ? Mais si, inversement, on recherche des cadres englobants,
pourguoi S arréter au vivant. On pourrait dire que la physique atomique, ¢’ est une sociologie de
lamatiére, celle des individus-atomes ?

— BL. Ce serait aller tres loin... Pour ma part, je fixe un certain nombre de limites, quand
méme, ala question. Mais si vous voulez, moi, je constate, grace aux travaux des éthologues,
gue le social n’est pas spécifiquement humain. Je constate aussi. ..

— PP. Mais ¢ est une convention de langage, presgue une tautologie, puisgue vous définissez le
social comme quelque chose qui n’est pas spécifiquement humain, mais qui s applique a
I”ensemble du vivant, de la bactérie jusgu’al’ homme.

— BL. Pas systématiquement. Toutes les espéces animales ne sont pas sociales. Mais parmi
celles qui le sont il y a des éléments qui se retrouvent, effectivement. Par exemple, la bactérie
se défend comme les humains, pas du tout avec les mémes armes ou les mémes moyens, etc.
Autre exemple, tout le vivant communique. Quand on dit : « Oui, mais|”homme a un langage,
etc. »... Mais cacommunique en permanence dans le vivant.

— PP. Caéchange, ca échange des matériaux physiques, mais...

—BL. Non, non, ca communique avec des phéromones et des odeurs notamment, des vibrations
(pour les araignées sociales par exemple), des touchers d’ antennes chez les fourmis, des gestes
et des cris chez les primates, des chants chez les oiseaux ou les animaux marins.

— PP. Oui, mais appeler cacommunication, ¢’ est prendre du vocabulaire des sciences sociales.

— BL. Cest juste prendre un vocabulaire pertinent pour I’ensemble des phénomeénes étudiés,
chez les non humains comme chez les humains. Sinon on ne peut pas S en sortir. Aucun
humain ne pourrait parler des fourmis et seules des fourmis pourraient étudier les fourmis.

— PP. C’est pour cette raison quej’ai parlé d’ économie de moyens. Est-ce que tout cela est bien

-29/36-



utile?

— BL. Vous savez toutes ces questions, les éthologues se les sont posées, ils ne sont pas idiots.
Ce sont des gens trés savants, ¢a fait quatre-vingts ans qu’ils travaillent, et a chaque foisils se
demandent : « Dans quelle mesure je peux parler de ceci, cela, qui sont des termes qui existent
déa pour décrire des phénoménes humains ? » Eh bien, ilsle font a partir du moment ou ils ont
suffisamment de preuves pour montrer que ¢a fonctionne de la méme fagon globalement, avec
des moyens qui peuvent étre trés différents. Mais ils ne peuvent pas tout inventer... 1ls ont
guand méme gjusté leurs notions en disant : « Bon, on ne va peut-étre pas parler de domination,
on va parler de dominance qui repose essentiellement sur laforce physique. »

Il s'agit de rapports de domination, mais plutét de domination physique. Aprés, au départ, ils
disaient dominance pour des rapports de force physique, des agressions physiques, par
exemple, ce qu’ on appelle chez les poules le pecking order. L3, ¢a se régle a coup de coups de
bec, et cela produit une hiérarchie linéaire simple : au bas de I’ échelle, il y a celle qui subit les
coups de bec de toutes les autres poules, et au sommet, ¢’ est celle qui N’ en regoit aucun et peut
en donner a toutes les autres... Mais on s'est rendu compte que chez de nombreux
mammiferes, et pas les plus « évolués », chez des rats par exemple, il y a des phénomenes de
prestige : ¢’ est-a-dire que les petits respectent les plus vieux, pour des raisons de rapports de
force physiques, mais aussi parce qu’ils ont plus de savoirs, plus d expérience qu’ eux. |l n’ était
pas nécessaire d’ inventer un autre terme que le mot prestige, parce que I’ effet agit sans moyen
de rétorsion physique. Les plus vieux arrivent a entrainer les plus jeunes qui sont sous leur
direction, et ceux-ci suivent des leaders qui sont plus vieux qu’eux et aupres de qui ils
apprennent. Chez les éléphants, par exemple, la vieille matriarche est suivie par les jeunes
parce gu’ elle en sait beaucoup plus qu’ eux et que c’est une condition de la survie, parce que
c’'est elle qui sait ou aller manger, ou aller boire en cas de pénurie locale. Il y a un donc un
respect de |’ expérience acquise.

Comment parler de tout cela sans utiliser du vocabulaire humain, ce n’ est pas possible. Mais en
outre, beaucoup d’ éthologues disent aujourd’ hui que I’ anthropomorphisme est nécessaire ; ce
n’est pas du tout un risque, ¢ est nécessaire, parce les similarités et les proximités existent, et
on ne voit pas pourquoi il ne faudrait pas utiliser un vocabulaire relativement commun tout en
précisant évidemment les modalités particulieres de cet usage pour telle espéce par rapport a
I’ espece humaine et méme a I’intérieur de |’ espece humaine, avec sa grande variabilité
culturelle, dans telle société plutdt que telle autre société. Ce n’est pas simple, ¢’ est vrai, mais
ces analogies-la ne sont pas des analogies sauvages. Au début, je peux vous dire que quand je
discutais avec des primatologues, je leur demandais : « Mais est-ce que ce n’est pas une
maniere d’ anthropomorphiser ? » Et ils m’ont répondu : « Vous étes gentil, mais ¢afait trente
ans gu’on a réglé le probleme, qu’ on a eu des attaques systématiques la-dessus et qu'ony a
répondu. Ony arépondu par desfaits. ».

Pour terminer sur ces questions, je voudrais revenir sur deux points que vous mentionnez tout
d’ abord vous me demandez « si on a besoin de ¢a pour étudier des structures plus complexes
qui sont liées ala culture » ? Maréponse est toujours la méme : que comprendre des variations
culturelles sans partir des invariants sociaux (et j’insiste sur le caractére social de ces
invariants) a partir desquels les variations s opérent ? C’est logiquement impossible. Par
ailleurs vous demandez « jusqu’ ou cela a-t-il un sens de pousser |la biologisation des humains ».
Mais pour moi il n'y a aucune biologisation des humains dans mon travail. Les humains sont
tout simplement des étres aussi biologiques que les autres. Penser le contraire serait une folie

-30/36-



scientifique : ce serait placer les humains hors du vivant. Mais moi ce qui m’intéresse, c'est de
voir en quoi des grandes propriétés biologiques ont eu des consequences sociales majeures. Ce
n'est pas une « biologisation » des faits sociaux, mais ceux-ci sont indissociables des
contraintes du vivant. Durkheim et Mauss, comme je |’ ai rappelé dans Vers une science sociale
du vivant, ne disaient pas autre chose, méme s'ils n’ont pas su en tirer toutes les conségquences
nécessaires.

— PP. Cela ne nous éloigne pas de la convention. Quand deux poulets s’ accouplent, on peut
appeler ca un mariage. Seulement quand on étudie tous les types de mariages qu’il y adans la
société humaine, il vafalloir en choisir un qui soit suffisamment simple pour que ¢a convienne
aussi au poulet.

— HN. Dans cet esprit, je me demande si la distinction que vous faites entre social et culturel
N’ est pas une convention de langage et si, finalement, ce que vous mettez dans le mot « social »
N’ est pas ce que d’ autres mettent dans le mot « biologique » et que vous mettez dans le mot
« culturel », ce n'est pas ce que d autres mettent dans le mot « social ». Le couple
biologique/socia se retrouverait dans votre couple social/culturel.

— BL. Ce n’est pas une opposition, ¢’ est une différence, parce qu’il n’y a pas un fait social
humain qui ne soit pas culturel. La culture est partout. Il faut partir du principe que la culture
dans I’ espece humaine est omniprésente. Vous n’avez pas un fait qu’ on peut appeler social, et
qui existe aussi chez des animaux non-humains, qui ne soit pas d’ emblée culturel. Donc ¢a,
c’est une des particularités humaines. Si on peut faire la différence, et il est a mon avis
nécessaire de la faire, ¢’ est parce que ces espéces non humaines s organisent socialement :
entre vieux et jeunes, entre males et femelles, entre dominants et subalternes, entre ceux qui
appartiennent au méme groupe et ceux qui appartiennent a un autre groupe, etc. Autant de faits
sociaux mais qui ne sont pas culturels, comme chez nous. Et C’est ¢a, en fait, la différence.
Alors, guand vous dites : « Mais est-ce que ce ne serait pas du biologique ? » Ce sont des
propriétés émergentes du vivant, de méme que le biologique est une propriété émergente du
physico-chimique.

—HN. D’accord, il y ade |’ électricité dans les neurones et e cerveau fonctionne avec ¢a, mais
un cerveau ne fonctionne pas uniquement comme un réseau électrique. Donc, il y a bien une
distinction entre physique et biologique...

—BL. Nous sommes bien d’ accord. De la méme facon, il y a une différence entre biologique et
social... Quand vous me dites : « Mais est-ce que ce que vous appelez le social, ce ne seraient
pas des contraintes biologiques ? » : non, non et non. Certaines propriétés biologiques ont
immeédiatement des conséquences sociales. Immédiatement. C’est |’ autre face de la méme
piéce.

—HN. ... et qui ne concernent pas que les humains, mais qui concernent |I’ensemble du vivant.

— BL. Voila. Quand vous apprenez en éthologie que, dans 95 % des espéces de mammiferes,
c'est lafemelle qui s occupe exclusivement des petits, vous avez un fait énorme. Et c’est un
fait social. Mais c’est un fait social basé sur la division biologique du travail reproductif.

— HN. Qu’est-ce que ca apporte de dire que c’est un fait social et pas seulement de dire :
« C'est un fait biologique » ?

-31/36-



—BL. Parce que ' est un fait émergent d’ une autre nature que le biologique, de méme que toute
forme de vie est composée d’ atomes mais ne s explique pas par la seule physique. A chaque
fois, vous passez a un autre niveau. Quand vous passez au hiveau social, ¢ est évidemment sous
contrainte biologique, parce que ce sont des étres biologiques qui le font. Mais deslors qu’ils
se mettent ensemble — parce gu’il y a des animaux plus ou moins sociaux et il y a des animaux
solitaires —, il y a des nouvelles formes de contraintes, qu’ on appelle sociales, qui sont liées a
leur biologie, mais qui émergent. Ce sont des niveaux qui supposent I’ émergence de nouvelles
formes d'organisation. Et ¢’est comme ¢a qu’ eux-mémes posent le probleme, alors ils ont
tendance a dire que careste de labiologie. J ai des collégues biologistes qui disent : « Au fond
pour nous, la sociologie, ¢’ est une branche de labiologie. » Et je les comprends tres bien : pour
moi, ce n’'est pas une attaque, parce qu’ils voient parfaitement que le vivant s'est organisé
individuellement, mais aussi, souvent, socialement. Et Mauss disait clairement la méme chose

il 'y ade social que dans le vivant, et la sociologie est comme une branche de la biologie.
Personnellement je ne le dirais pas comme cela, mais je comprends tout a fait qu’ on puisse
formuler les choses de cette facon.

A I'heure actuelle, d’ailleurs, chez les éthologues, ce qui semblait une évidence est
radicalement remis en cause : pendant trés longtemps on a supposé qu’ on partait d’animaux
solitaires et que la socialité est arrivée apres... Certains chercheurs soutiennent aujourd’ hui que
ce serait plutét le contraire, et que, de toute fagon, la nécessité de reproduction et de soins
parentaux fait que le social est d’emblée présent dans de nombreuses especes et que ce sont
plutdt des conditions particuliéres — le rapport a I’ environnement qui amene par exemple une
dispersion des ressources alimentaires — qui conduisent a des formes de séparation (comme
celled aller chasser seul).

Cestlaouil y ades degrés de socialite trés différents selon les especes, et que, par exemple,
chez les abeilles, la grande majorité des espéces sont des abeilles dites solitaires parce que la
gestion d’une seule femelle est plus simple : elle se fait féconder par un méle et ensuite elle
dépose ses ocaufs dans une cellule qu’ elle ferme avec de la nourriture et elle S'en va...Ses
descendants ne connaitront donc jamais leur mere. Cela donne des formes de socialité
extrémement faibles, et des sociétés trés peu intégrées, mais qui ont quand méme des rapports
sociaux. Les éthologues disent méme que les animaux dits solitaires ne sont pas totalement
solitaires : cela n’a aucun sens dans un regne animal qui repose sur la partition sexuelle. Les
seules espéces qui peuvent se permettre d'étre solitaires, c’est celles qui pratiquent la
parthénogénese avec |e clonage de petits, ce qui est d’ailleurs trés efficace, mais au détriment
deladiversité génétique.

Femmes: le super pouvoir deproduire

— HN. J aborde maintenant un autre point. Vous constatez le primat, universel, ou en tout cas
trées majoritaire de la domination masculine, que vous mettez en relation avec |’ atricialité
secondaire — qui est peut-étre & mon avis un peu trop mise a contribution — et vous posez la
guestion : « Pourquoi les femmes acceptent cette domination ? », et vous ne donnez pas de
réponse claire. Or il me semblait que vous esquissez bien par moments une réponse, mais qui
n’est pas franchement dite : ¢’ est que la domination des hommes sur les femmes se manifeste
dans un double rapport, alafois de protection (parce que les femelles humaines sont fragiles
dans les processus de reproduction, elles peuvent en mourir) et de contrainte. |1 me semble que
votre idée c’'est que si cette contrainte est acceptée, ¢’ est parce les femmes disposent d’un

-32/36-



superpouvoir, celui de désigner les péres. Elles seules savent avec qui elles ont eu des rapports
sexuels, et donc qui est le pere, et que cela, ¢’ est quelque chose que les hommes ne peuvent pas
accepter, d' ou la mise en place de contraintes, telles que la monogamie pour étre srs que
I"incertitude biologique sur la paternité soit levée. Pour y parvenir, le meilleur moyen ¢’ est de
restreindre la liberté des femmes sur leur corps, par exemple en faisant en sorte qu’ elles n’aient
pas d’amants... Ce superpouvoir, Francoise Héritier n’en a pas parlé et a plutdt insisté sur le
fait d’avoir soit des filles, soit des garcons. Celui que vous, vous évoquez, est-ce que cela
N’ expliquerait pas mieux le fait que les femmes aient majoritairement accepté cette domination
masculine ? Vous le dites, mais comme a contrecceur : « C’est un peu désespérant... De se
rendre compte a quel point... On aurait envie d autre chose... ». Mais peut-étre que la
dépendance vis-a-vis du corps féminin pour la gestation va se réduire dans le temps. Alors,
vous évoquez, le biberon, le lait maternisé, qui rendent le corps des femmes moins
indispensable pour la phase primaire de la vie, qui nécessite beaucoup d’ attention. On pourrait
gjouter les accouchements prématurés, la procréation assistée, notamment avec la fécondation
invitro, qui réduisent le temps de mobilisation du corps des femmes ou encore la généralisation
des tests de paternité, tout cela laissant penser que la domination masculine n’est pas ni
inéluctable, ni éternelle. Cela pourrait reconfigurer les rapports hommes-femme, de facon
durable, et ce serait la une bifurcation culturelle, et non biologique. Vous dites : « Ca fait
300?000 ans, et face a 300?000 ans, c'est clair que, pour I’'instant, la domination
masculine... » ; mais les effets cumulés de ces différents artefacts techniques qui diminuent la
dépendance au corps féminin, est-ce qu’ on ne peut pas imaginer que cela transforme le social,
de maniére radicale, et peut-étre tres rapide ? Peut-étre que ca fait 300?000 ans que ¢a
fonctionne comme ¢a, mais peut-étre que, dans 100 ans, ce seratres différent.

— BL. C est exactement ce que je dis dans I’ ouvrage : nous sommes les seuls mammiféeres a
changer un peu la donne biologique (gestation et allaitement par les femmes), et il N’y avait pas
d’ autre choix gque ce modele durant 90 % de la vie des sociétés humaines. Cela a eu des effets
en termes de division du travail. A partir du moment ol |les femmes sont attachées aux petits,
pendant ce temps-13, il faut défendre le groupe. Comme par hasard, ce sont les hommes qui se
chargent de faire la guerre. Les chefs de guerre sont des hommes. Les fonctions politiques sont
des fonctions trés masculines. Les fonctions religieuses, un peu moins, mais quand méme...
Dans les sociétés de chasseurs-cueilleurs, il y a aussi des chamanes femmes, mais ¢’ est
beaucoup moins le cas pour les fonctions guerriéres et politiques.

Pendant longtemps, on a été blogué dans ce modéle, avec des femmes qui étaient contraintes
par ¢ca: et donc on les a protégées, on les a mises en retrait. Ce n’est pas un hasard non plus
gu’on ait écarté les femmes de tout objet tranchant. Il y a le tabou sur le sang : on ne fait pas
couler le sang d’autrui quand on fait couler son propre sang. Ces histoires de sang, ¢’ est une
maniére de justifier lamise al’ écart des femmes des situations les plus dangereuses. On ne les
envoie pas ala guerre, parce que, si le moyen pour le groupe de se reproduire disparait, il est
foutu. Leur pouvoir exorbitant, ce n’est pas tant, comme disait Frangoise Héritier, qu’elles
fabriquent du méme et du différent, ¢’ est qu’ elles procréent. Si on ne protége pas les femmes, il
y aun risque d’ extinction de I’ espéce. Elles sont donc hyperprotégées. Ce statut d’ étre protégé
ajoueé en leur défaveur dansla division du travail. Comme elles ont été assignées d’ abord aux
taches reproductives, elles n’ont eu acces qu’a des activités économiques qui étaient
compatibles avec cette priorité : elles se sont consacrées plutét a la cueillette gu’ a la chasse et
guand elles chassaient, €elles s attaguaient a de petits animaux avec des objets non tranchants.
Tout cela, Testart I’atrés bien étudié, mais aussi Paola Tabet, une féministe matérialiste qui a
travaillé exactement sur les mémes données que Testart, sur la division sexuelle des taches

-33/36-



dans les sociétés sans Etat. Nous avons commencé a desserrer, il y atrés peu de temps dans
I” histoire de I” humanité, ce rapport entre femme et enfant, et on voit méme apparaitre |’ idée
d’ utérus artificiel, qui couperait complétement le lien. Les théories de |’ attachement de John
Bowlby, etc., tomberaient totalement.

—HL. Enfin, oui et non, parce qu’ elles peuvent étre liées al’ adulte qui prend soin d’un enfant
avec lequel il y aun attachement. En pratique, aujourd’ hui, |’ adulte, ce sont essentiellement des
femmes, mais ¢a pourrait étre des hommes. Ca ne change pas les théories de I’ attachement.

—JL. Lathéorie de I’ attachement et du besoin primaire de contact ne serait pas menacée, a mon
avis, car ellen’est pas liée alaprocréation.

—BL. Elle peut étre menacée parce qu’ une partie de I’ attachement est liée au fait, aussi, que les
femmes portent les enfants et que ¢’ est une expérience particuliere avec notamment des
hormones qui les rendent trés attentives aux enfants. Les hommes n’ont pas le méme type
d’hormones et ils ont une distance beaucoup plus grande aux petits, qui peut étre diminuée sous
contrainte culturelle. La, il y a des faits biologiques. Beaucoup d’ especes n’ ont pas besoin de
soins parentaux. En revanche, |’ évolution a fait en sorte que les parents mammiferes ne se
désintéressent pas de leur progéniture, sinon ¢a aurait été une boucherie. Chez les mammiferes,
méme chez |les espéces précocielles, les petits bénéficient toujours du soin parental, ce qui
suppose qu’au moins la mere s'intéresse a son bébé. Il est tellement vulnérable qu’il ne se
débrouillerait pas par lui-méme. Sans le soin parental, il N’y aurait tout simplement pas eu de
mammiferes. Ces mécanismes se sont mis en place et ne pouvaient pas s assouplir. Tous les
éléments culturels gu’ on a évoqués et que vous avez rappel és, changent cette situation. Et donc,
culturellement, oui, nous sommes bien partis pour remettre en cause quelque chose qui est un
des fondamentaux de I’ espéce humaine et nous devenons des mammiféeres un peu particuliers.
L&, on touche al’ exception culturelle, si |’ ose dire, humaine. Par |la culture, on peut changer
notre statut de mammifere. Mais il aura fallu longtemps, vous avouerez, pour que nous
commencions a entrer dans une nouvelle ere.

— HN. Donc, le social est transformable et peut-étre gu’un jour, ce qui est aujourd’ hui un
invariant disparaitra, et ce ne seradonc plus un invariant.

—BL. Cest possible. |l faut savoir aussi que, dans le méme temps, le corps humain change. Par
exemple, aujourd’ hui, un accouchement sur deux au Brésil, se fait par césarienne. Si on laissait
faire la sélection naturelle, il y aurait une tendance évolutive a ce que les femmes aient un
bassin plus large, qui permettrait des accouchements plus faciles. La bipédie a eu tendance a
restreindre e bassin et, aujourd’ hui on produit dans les sociétés occidentales des corps de plus
en plus menus et cela devient difficile d avoir des enfants dans ces conditions... Sauf qu'on a
inventé la césarienne, ce qui fait baisser |a pression sélective de ce coté-la. Pour des raisons
culturelles, le corps peut donc changer dans un sens ou un autre.

L es biologistes évolutionnistes savent tres bien que la culture a contribué a modifier I’ anatomie
humaine. Nos intestins se sont raccourcis depuis qu’on ainventé le feu, car, pour digérer des
aliments cuits, nous n’avons plus besoin d un intestin aussi long que celui d autres
mammiferes. En conséquence, |’ allocation d’ énergie a bénéficié au cerveau, qui est tres
énergivore. Le processus d’ encéphalisation — I" augmentation de la taille du cerveau en rapport
au corps—aains été en partie la conséquence d’ une réduction de I’ appareil digestif nécessaire,
liée ala maitrise du feu. Vous voyez comment une pratique culturelle, la maitrise du feu et la

-34/36-



cuisson des aliments, améne a une transformation de I’intestin, qui a des conséguences sur
I’allocation d’ énergie interne au corps et le dével oppement du cerveaul.

Fin et suite

— JL. Dans cette conversation passionnante, nous avons parlé de tout, et méme davantage,
pourrait-on dire... Est-ce que pourtant il y a d’ autres sujets, idées, questions, gue nous aurions
da aborder?

—BL. Il y atellement de questions qui pourraient étre abordées... Nous avons touché quelques
points-clés, comme la différence social/culturel ou, par ailleurs, le raccordement du biologique
et du social. Avec une biologie qui entraine des conséquences sociales ou ont des corrélats
sociaux. Mais a chaque fois, ce sont des propriétés émergentes, propres au social, qui ne sont
pas réductibles au biologique, de méme que le biologique N’ est pas réductible a des mol écules
ou a des atomes, etc. Il n’'est pas question de réductionnisme ni physique, ni biologique, ni
psychologique d'ailleurs. A chaque niveau, il y a un type de contrainte particulier, mais a
oublier lesliensqu’il y aentre les niveaux, on perd de vue des grands principes d’ organisation.
Au niveau social, c’est clair que ne pas saisir que les propriétés des especes ont des
conséquences en termes d’ organisation sociale, ¢’ est louper une bonne partie des probléemes
gu’' on aatraiter.

—JL. Il y une derniere question que nous avons envie de vous poser : Qu’ est-ce que vous allez
faire maintenant ? Quels sont vos projets ? Vous avez « couvert » — je pense que ¢’ est un terme
qui s applique bien a votre cauvre — beaucoup de sujets. On n’a peu parlé de I’ art, peu parlé du
réve : ce sont a chaque fois de gros morceaux que vous eu le courage d’ explorer. Vous nous
avez dit que vous avez parfois eu peur de vous y lancer, mais vous y étes allé quand méme.
Aujourd hui, ce serait quoi votre nouvelle frontiere ?

— BL. Je veux continuer dans la perspective des Sructures fondamentales. Je travaille avec un
collégue sur les questions des formes de gouvernement dans I’ ensemble des sociétés humaines
et avec des comparai sons interspécifiques avec des sociétés de mammiferes qui ont des leaders.
Les travaux sur le leadership dans différents types de sociétés de mammiféeres sont intéressants
parce qu’'on voit varier évidemment les choses. Ce ne sont pas du tout les mémes
fonctionnements, et en méme temps, il y a des principes de hiérarchie et des leaders qui se
dégagent dans pas mal de sociétés, notamment les sociétés de chimpanzés qui ont des
hiérarchies trés fortes avec des males alpha qui font de la politique ou au moins de la
protopolitique — avec des alliés. 1ls se défendent contre d’ autres, ils ont des tactiques, des
stratégies pour parvenir a se maintenir au pouvoir. Cela ne dure pas des dizaines d’ années, mais
guand méme ca peut perdurer sur dix ans. Il y ades méales qui arrivent ainstaurer un respect sur
I”ensemble des membres du groupe. Ces comparaisons m’intéressent et m’incitent a travailler
sur un objet plus précis, que j’ai évoqué rapidement dans |’ ouvrage, celui de la domination
politique. Je voudrais montrer lafécondité du programme sur des objets spécifiques.

Article misen ligne le vendredi 19 décembre 2025 a17:32 —

Pour faire référence a cet article :
Bernard Lahire, »Prendre le temps, mettre le feu, braver la peur, faire ceuvre. », EspacesTemps.net,

-35/36-



Publications, 19.12.2025
https://www.espacestemps.net/arti cles/entretien-bernard-lahire/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-36/36-



	Espacestemps.net
	Prendre le temps, mettre le feu, braver la peur, faire œuvre.


