Par Christian Ruby. Le 11 avril 2007

De trés nombreux ouvrages ont été publiés sur |a théorie de la culture élaborée et diffusée par
Hannah Arendt, certains attaguant, d’ autres prenant la défense de sa thése. Ce n’est pas tout afait
un éniéme ouvrage rédigé sur ce mode gu’ on nous propose ici. Encore pourrait-il faire I’ objet d’ un
véritable débat, orienté un peu différemment, puisqu’il s'agit presque exclusivement d’ une
retranscription de I’ article de Hannah Arendt destinée a aider a la compréhension de cet article
portant sur la culture, publié désormais dans |’ ouvrage éponyme (La crise de la culture, Paris,
Gallimard, Folio, 1972).

Dés I’ attaque de la lecture, on n’ hésite certes pas longtemps a reconnaitre un travail qui se situe
entre glose et simple réécriture, mais quel que soit le terme chois, il est clair qu'il s agit avant tout
pour |’ auteur de recopier le texte de Arendt en |’ assouplissant et en en dénouant la densité. On
hésite toutefois moins a affirmer que cette retranscription a une visée relative au monde des
lecteurs contemporains, plus qu’a celui de Arendt et ala nécessité de réinterpréter parfois certains
problemes du passé pour les lecteurs de nos jours. D’ autant que |’ auteur de cet ouvrage, en fin de
compte, nous placant face ala distribution page apres page d une évidente platitude de lecture,
nous oblige a nous demander pourquoi NOUS PoUVONS, OU NOUS avons pu ces dernieres années,
gjouter tant d’importance a cet article publié en 1960 dans larevue Daedalus. Voire, pourquoi nous
devrions relire ce texte pour traiter des problemes de notre temps.

Une premiére chose est certaine, |’auteur s'intéresse a cet article de Arendt pour des raisons
d’ attachement a une problématique de la « crise ». On sait que Si « crise » et « critique », deux
mots issus du Grec, partagent la méme étymologie, ils ne servent pas a produire les mémes effets
théoriques. D’ ailleurs, les auteurs contemporains dont |es textes portent sur ce théme d’ une « crise
» de la culture contemporaine sont plutét a ranger du cété de I'imprécation que du cété des
théoriciens promoteurs d’ un avenir.

L’ auteur repére dans I’ article de Arendt une démarche en trois temps qui lui semble décrire
correctement notre propre situation : d’abord le récit d’ une histoire qui nous a conduits a la

-1/4-


https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/conception-corrosive-de-la-culture-sur-un-commentaire-de-hannah-arendt/
https://www.espacestemps.net/articles/conception-corrosive-de-la-culture-sur-un-commentaire-de-hannah-arendt/
https://www.espacestemps.net/articles/conception-corrosive-de-la-culture-sur-un-commentaire-de-hannah-arendt/
https://www.espacestemps.net/articles/conception-corrosive-de-la-culture-sur-un-commentaire-de-hannah-arendt/

dissolution de la culture, puis une étude de I’ incidence de cette dissolution sur les fondements de
I activité politique, et enfin |’ affirmation de la possibilité d’ une existence spécifiquement humaine,
dans un contexte de crise. Trois temps qui organisent, selon lui, la possibilité d’ une défense d' une
posture humaniste pour une époque qui ne sait guére comment et vers quoi S orienter : une posture
humaniste susceptible de nous appeler a la confrontation avec la pensée d autrui, ainsi qu’a
I’ exercice du jugement, notamment en matiere politigue. Un humanisme, en fin de compte, qui, sur
le plan des affaires publiques, refuse de célébrer plus longtemps le primat accordé aux spécialistes
et aux experts sur les citoyens des lors qu’il est question de résoudre leurs probléemes ; et qui
préfére préner la discussion horizontale plutot qu’entretenir la hiérarchie instaurée dans notre
soci été entre les spécialistes qui savent (et auxquels on se soumet) et ceux qui ne « savent rien ». 11
est vrai qu’'il S agit bien lade la question du jugement et de son réle dans la sphére politique.

A I'instar de son modéle, I’ auteur se focalise d ailleurs entiérement sur le jugement esthétique, afin
de donner corps a une « voie de sortie » hors de la situation actuelle faite ala culture, dont on sait,
puisque chacun le répéte, qu’elle est colonisée par les industries culturelles. L’ exercice de la
faculté de juger et la mise en ceuvre du goQt, affirme-t-il classiquement, ¢’ est—a-dire dans la
tradition d’Immanuel Kant, ouvrent la pensée au jugement des autres, et alarecherche d’ un accord
mutuel dont la condition n’est pas le respect des normes de la vérité, mais I’ existence d'un sens
commun. Dans cette perspective, qu’il nomme « humaniste », les hommes constituent |I" humanité
lorsqu’ils choisissent d’ entrer en relation les uns avec les autres afin de délibérer a propos du
monde. Et ¢’ est bien & propos du monde que se tisse I’ amitié humaniste, a laquelle il propose de
reposer sur un nouveau critére : apprendre a exercer son godt librement.

Cet apprentissage consisterait méme, en son fond, en cette conception « corrosive » de la culture
gu’'il appelle de ses voaux, dés lors qu’on a redonné a la culture son statut philosophique de
gardienne du monde, de conservatrice de |’ essentiel (sans conservatisme, précise-t-il), dans le souci
de perpétuer I’ espace public comme théétre d’ une liberté spécifiquement humaine.

C’est donc dans ce but que |’ auteur nous fait parcourir ? un parcours qui est fort bien conduit, si
I”’on se contente d'y chercher le miroir du texte ? I’ article de Arendt, en suivant exactement son
découpage, sa lecture étant placée globalement sous I’ axe suivant : « la ou s efface I’amour de la
beauté comme manifestation de la culture, ce sont les conditions de possibilité de I’ activité
politique qui se trouvent menacées » (p. 124). L’ incontestable avantage de ce commentaire un peu
plat, ¢’ est, néanmoins, qu’'il est moins nostalgique que beaucoup d’autres, relativement a la
guestion de la culture, et qu’il n’est pas uniquement dénonciateur de la situation contemporaine.
L’ auteur euphémise d’ ailleurs totalement le propos et ne prend aucun exemple contemporain.

Il rappelle que Arendt distingue « nature » et « monde ». Qu’ elle fait du monde I’ instance qui relie
les hommes et ce qui leur est commun. Le monde constitue le « domaine public », ce qui est
commun a tous les hommes, ce a quoi ils se rapportent (selon le principe arendtien : « il n'y a
d’homme au sens propre que laou il y a un monde, et il ne peut y avoir de monde que la ou la
pluralité du genre humain... »). Enfin, pour mieux entrer dans le probleme, il souligne combien la
politique chez Arendt est liée aI’idée de monde. Fondée sur la reconnaissance irréductible de la
pluralité, la politique met les hommes en relation les uns avec les autres, sans jamais requérir des
humains tous identiques. Voila qui implique qu’un homme isolé€ et croyant avoir sa propre vision
du monde, ne voit pas e monde. Le monde ne se donne comme réel que dans |’ entrecroisement des
paroles plurielles. Seule la discussion entre les hommes permet d’ éclairer les choses du monde
sous I’ angle du sens qu'’ elles peuvent avoir pour les hommes.

-2/4-



C’est par ce biais que Arendt entre dans la critique de la société moderne. Dans e monde moderne,
I”’homme a perdu la dimension du monde. Tout est devenu objet de consommation. L’idée d' un
monde commun est méme devenue indifférente. L’ humanité est par conséguent menacée.

Tout ce qui S ensuit est expliqué point par point par I'auteur : le philistinisme des intellectuels
(avec un bon rappel quant a |’ usage du terme), la différence entre la société de masse et la culture
de masse (la encore, il clarifie les choses pour un lecteur pressé), notamment. La plupart des
caracteres qui peignent I’ homme de la société de masse sont déja présents en I’ homme de la société
moderne. Dans la société de masse, I’homme est voué a I’abandon et |’ excitabilité, la
consommation et I’ égocentrisme. 1l est abandonné aux processus et aux mécanismes de la société.
En elle, les populations sont certes désormais intégrées a la prospérité commune. Elles sont
incorporées au processus social et participent au renouvellement des forces vives de |a société.
Mais, s'il s'agit d’une émancipation, elle aaussi des effets pervers. Tout le monde est inclus dans
le processus de croissance, mais |’ intégration de tous, sans exception, aux mécanismes sociaux quli
entretiennent le processus vital, rend plus délétéeres les carences de la société moderne transposées
telles quelles dans la société de masse. Au caeur de ces sociétés, la banalisation des objets culturels
ne cesse de s’ étendre. Dans le contexte de la massification, I’ objet de culture perd son statut de
marqueur socid. |l se dévalue pour devenir un simple bien de consommation.

Cest ici que le texte de Arendt prend une autre orientation. L’ entrée dans la seconde partie du
texte montre d’emblée gu’ une perspective nouvelle vient se confronter a la premiere analyse.
Arendt repart maintenant de la définition, romaine, du terme culture (et des rapports entre Romains
et Grecs autour de cette question ; ce point étant bien mis en valeur par I’ auteur). Voila qui lui
permet de montrer que la culture n’est pas, comme on |I’entend de nos jours, réductible aux
productions culturelles auxquelles un peuple peut s'identifier. Ces productions a vocation
identitaire ne relevent pas de la culture, au sens de Arendt. La culture correspond plus exactement a
la relation qu’ entretient le spectateur avec les composantes du monde que sont les cauvres de
I”’homme. C’est par le spectateur et non par I’artiste qu’il y a culture. La culture est affaire de
perspective prise sur les ceuvres par ceux qui ne les considérent qu’une fois achevées. Et ¢’ est
I’ entrecroi sement des perspectives des spectateurs qui donne au monde son existence.

C'est dors qu’ Arendt entreprend ces analyses qui sont devenues célébres et qui consistent arelier
la question du jugement esthétique a celle du jugement politique. Relisant chez Thucydide, les
propos de Péricles portant sur la vertu du citoyen grec, Arendt construit cette parenté entre la
beauté et I’ activité politique. Commentaire de I’ auteur : « Les conditions de |’ activité politique sont
a ce point semblables a celles de la culture qu’ on pourrait presque lier cette derniere al’ existence
d’ une république des spectateurs qui serait |’ exacte pendant de la république des citoyens » (p.
123). Il atoutefois bien raison d’insister sur les deux éléments qui permettent |les rapprochements :

1) L’ activité politique et I' activité culturelle se déploient dans un espace public au sein duquel les
hommes sont en relation avec les éléments constitutifs du monde commun. De ce fait, I’ élément
commun al’art et ala politique est que tous deux sont des phénomenes du monde public.

2) Les deux activités s ancrent dans le jugement. Le jugement n’est pas arbitraire, il met en ceuvre
un discernement.

Dans cette affaire du jugement, voici ce qui se joue : Arendt appelle jugement une proposition
énoncée en tenant compte de la pensée des autres. Méme si on juge seul, le jugement doit exiger la
possibilité de I’ accord des autres. « Juger, €' est se prononcer toujours dans les limites de ce qui est

-3/4-



susceptible de susciter |'accord de tous les autres » (p. 134). En cela, il est bien question de
politique, d’une faculté proprement politique, qui contribuerait & voir les choses non seulement
d’un point de vue personnel, mais dans la perspective de tous ceux qui se trouvent présents. Le
jugement devient bien |’ une des facultés fondamental es de I homme comme étre politique (p. 136).

Au demeurant, |’ auteur gjoute un aspect du probléme & son commentaire : « se poseici le probleme
de I’ égale formation de tous les membres de la communauté politique al’ exercice du jugement »
(p. 134, note). Cela aurait pu étre développé. Et cela aurait di étre complété par la référence aux
travaux de Arendt portant sur le totalitarisme, qui forment tout de méme |’ arriere-plan de sa
décision de parler ainsi des démocraties.

Le détour par Kant permet a Arendt de préciser |le caractére politique du jugement esthétique et
ainsi lelien entre la culture et la politique, par I’ intermédiaire de la notion de « sens commun ». Le
jugement décide sur fond de pluralité (p. 148). Moyennant quoi, S'il est question ici d’une
conception « corrosive » de la culture, puisgue ce sont les termes de |’ auteur al’ adresse de la thése
de Arendt, il aurait convenu de s attarder sur ce point.

Il serait temps de rédiger une critique de la conception arendtienne de la culture, qui en trace plus
clairement les apports et les limites. Arendt nous aide certes a penser I’humain de fagon
réfléchissante : ce qui consiste a penser I’homme comme inscrit dans la pluralité, mais aussi la
tension et le développement. Et dans ce cadre, les problémes de I’humain, désormais, ce sont
moins des problemes de définition de I’ humain, ou d opposition de la nature et de la culture, que
des problémes de jugement qui deviennent centraux. Mais ces problémes tiennent probablement
moins a la perte du sens commun qu’ a notre incompétence a poser le probléme du collectif (sans
renvoyer le différend & une domination).

Michel Dias, Hannah Arendt, Culture et politique, Paris, L’ Harmattan, 2007, 180 pages, 15,50 €.

Article misen ligne le mercredi 11 avril 2007 a00:00 —

Pour faire référence a cet article :

Christian Ruby, »Que faire d’une « conception corrosive de la culture » ? Sur un commentaire de
Hannah Arendt pour notre temps. », EspacesTemps.net, Publications, 11.04.2007
https://www.espacestemps.net/arti cles/conception-corrosive-de-la-cul ture-sur-un-commentaire-de-hann
ah-arendt/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

-4/4-



	Espacestemps.net
	Que faire d’une « conception corrosive de la culture » ? Sur un commentaire de Hannah Arendt pour notre temps.


