
- 1 / 5 -

Benjamin Fondane au Mémorial de
la Shoah.
Par Julia David. Le 6 septembre 2010

Il est un temps de mourir et un temps de ne pas mourir de révolte perpétuelle.

Benjamin Fondane, Titanic, 1937

Rien de plus dangereux que l’hommage ; rien de plus glaçant que la mémoire autorisée,
assagissant le réel, rendant inoffensifs les assauts les plus rudes, désamorçant les subversions les
plus puissantes pour en faire des objets saints1. On connaît l’obstacle. La biographie comme une
immense chausse-trappe pour l’œuvre. La mise en scène comme une obsession du réel, où tout est
trop vrai pour sonner juste. Bien des expositions y sombrent. Fétichisme du livre qui a appartenu,
du stylo qui fut tenu, du bureau qui fut frôlé. Sainteté des reliques, idolâtrie du trivial, culte du
minéral. Au musée de cire de nos révérences, peu de vie en réchappe. L’image — et la tradition
juive le sait bien — est un piège. La figuration, toujours, défigure. Que livrer de plus que le texte ?
Le texte n’est-il pas déjà sensation, vibration, vision ? À ces interrogations classiques s’ajoute ici
l’éternelle question de l’irreprésentabilité de la Shoah et des destins qu’elle emporta dans sa brume.
La commémoration la plus adulte, la plus avertie, ne rend-elle pas, malgré elle, l’événement
présentable ? On a tout dit, déjà, sur les risques et les apories d’une telle entreprise ; faire taire le
cri, offrir un cadre à cela même qui fit exploser tous les cadres. Au cœur même du yetser ha-tov, le
mal referme sa mâchoire. « Quiconque est passé par la Shoah, » prévenait Aharon Appelfeld, « se
méfiera du souvenir comme du feu » (2006, p. 9).

Un voyageur immobile.

Et pourtant. À ces craintes légitimes, l’exposition « Fondane » jette un sort. Les nœuds se défont,
un à un. Nos froideurs, nos incapacités, nos trahisons ne battent pas en retraite, bien sûr. Mais une
langue s’invente, bien plus haut que nos peurs. « J’avoue en avoir assez des biographies
“sublimes” » (Rimbaud le voyou, 1933a) lance ainsi Fondane au visiteur, délivrant en une phrase,
le sésame de la caverne. Mais la proposition implicite est ici plus radicale. Sur le modèle de ces
montages fondaniens dynamitant les certitudes de la photographie, à l’instar de ce cinéma
détourné, réinvesti par l’olfactif, ou de ces portraits en négatif dont l’écrivain avait le secret,
comme en écho, même, à ce film perdu — Tararira — symbolisant à lui seul l’esthétique de
l’inachevé, il y a là une manière de ne pas faire image. Plus qu’une restitution cinématographique

https://www.espacestemps.net/
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/


- 2 / 5 -

des séquences, une manière de déconstruire les clichés. De refuser la génuflexion devant les icônes
de l’époque. Et cela, à trois reprises au moins. L’exilé magnifique d’abord. Ce nomadisme dont les
contemporains font désormais le dernier chic : honte à l’autochtonie, dit la doxa, heureux les
passeurs de frontières, les bohèmes, les apatrides, dit le touriste occidental. Vive le transit comme
nouveau régime de l’être. Sauf que Fondane, et l’exposition le rappelle à merveille, a résisté au
romantisme de la marge, aura fait du passage une traversée dont l’horizon d’attente reste le Lieu.
Bien sûr, dans la roulotte, il y a le « voyageur sans bagages ni frontières » (Claude Vigée) ; il y a
Charlie Chaplin, le faux juif mais vrai paria d’Hannah Arendt, tous ces émigrants, « diamants de la
terre », dont le « sel sauvage » (Ulysse, 1933b) vient irriter les embourbés, les barrésiens ; il y a les
servitudes bureaucratiques de tous les déplacés — la lettre de Fondane sollicitant sa naturalisation
en 1934 ; il y a Maxime Alexandre, en embuscade dans la vitrine de la bibliothèque, qui sera
l’auteur d’un juif errant ([1946] 1979), et puis, livre ouvert comme une invitation au voyage, Isaac
Lacquedem en personne (L’honneur des poètes, 1944). Il n’est rien, jusqu’à l’album de Fondane,
ces 225 photographies hors sol, sans indication de lieux ni de date, qui ne rappelle l’atavisme
acosmique des marcheurs du désert. Mais l’égaré a pourtant une demeure. Il le sait. Il le dit. C’est «
l’obscure certitude que l’existence a un sens, un axe, un répondant » (Faux traité d’esthétique.
Essai sur la crise de réalité, [1938] 1980), qui vient s’enrouler autour d’une triple promesse :
promesse de la langue française délivrée des prestiges de la forme, promesse de la tradition juive
poussant la raison à sortir de ses gonds, promesse de l’aventure sioniste dont le texte, « Vision de
la Palestine » ([1919] 2006), figure ici comme le témoignage précieux d’un possible retour à la
maison. L’exilé Fondane ne ressemble pas à l’aventurier postmoderne, possédé par l’itinérance,
ivre de son naufrage ; lui espère au contraire un asile, fabrique et accueille une généalogie. C’est
ainsi la volonté réaffirmée, tout au long de l’œuvre, de faire, « à partir d’une nutrition étrangère »,
quelque chose « de clair et de spécifique » (Images et livres de France, [1922] 2002).

Modernité d’un vivant.

Second cliché mis à mal par l’exposition, le desesperado antimoderne. Si Fondane refuse les
téléologies des Lumières et condamne les philosophies progressistes, s’il réaffirme les droits,
contre « le modernisme corrupteur », des « vieilleries de la tradition » (« Léon Chestov, à la
recherche du judaïsme perdu », 1936a ; cf. catalogue, p. 87), l’écrivain aura pourtant sondé la
modernité jusqu’à la moelle. Il l’aura honorée, en aura exploré les ressources, lui aura servi de
modèle même, comme dans ces œuvres de Man Ray, de Brancusi, ou les caricatures de Iosif Ross.
Certes, sa révolte « se tourne vers la voix solitaire de Chestov qui démasque les failles de la
modernité et prend acte de sa faillite ». Certes, la photographie du Titanic quittant le port de
Southampton pour New York, en rappel du texte de Fondane, incarne un épilogue pour la
modernité, une « défaite de l’humanisme européen », ce « moment catastrophique », « où l’homme
échappe à l’homme », où l’Esprit fut englouti, « jeté au linge sale »2. Mais c’est dans une langue
moderne, toujours, que les tragédies de la modernité sont pressenties et exorcisées, comme dans ce
portrait surréaliste du peintre Victor Brauner, où la tête arrachée du prophète perd son sang dans un
paysage hivernal. Larme de sang, filet rouge ruisselant de la bouche, et comme venant faire écho à
cet extrait du Festin de Balthazar, « si seul avec mon sang qui mousse sur mes lèvres » (1932a ; cf.
catalogue, p. 59). La modernité n’est nullement répudiée ; elle est investie pour raconter son propre
drame, et aussi chercher des issues. Car enfin, et c’est une dernière déconvenue pour l’image,
l’exposition échappe au théâtre du malheur. Pas de masque mortuaire ici. Pas de philosophie
ascétique, doloriste, figée dans le trauma. Il y a bien sûr la tragédie du convoi nº75, parti de Drancy
le 30 mai 1944. Il y a évidemment « l’atroce clameur du monde ». Mais c’est Fondane « le vivant



- 3 / 5 -

et même le bon vivant » (Corti, 1982) qui est ici mis à l’honneur. « Il n’y a pas assez de réel pour
ma soif ! », psalmodiait le poète (préface d’« Ulysse » in Le mal des fantômes, [1996b] 2006, p.
21). Et voici les lettres en roumain, les photos de Fondane enfant, en famille avec sa mère Adela,
ses sœurs Rodica et Line, les mots tendres à Geneviève, chuchotés au seuil du dernier cercle. Il y a
ce rectangle de verre, boîte à merveille que l’on aurait pu trouver dans Les boutiques de cannelle
de Bruno Schulz, dans lequel, en vrac, revivent les aventures de La conscience malheureuse
([1936b] 1979). « […] du fait d’être dans le monde », avait écrit Fondane sur le manuscrit, « […]
du fait d’être parmi les hommes », corrige-t-il. C’est tout l’univers de l’écrivain qui nous est rendu,
les contemporains, ces grandes figures qui l’ont croisé. Il y a Joe Bousquet, avec sa tête d’oiseau de
proie, comme rendu suraigu par l’épreuve, alité dans sa maison de Carcassonne après avoir été
blessé lors de la Première Guerre mondiale. Il y a Miguel de Unamuno, Jules de Gaultier, Jean
Cassou, Victor Serge, Camus, Caillois ; un peu seuls et trop sages dans leur cadre, mais auxquels la
correspondance avec Fondane et la chaleur du verbe, déposées au pied comme une offrande,
viennent redonner du mouvement, de l’élan. Il y a les amis, les vrais, les indéfectibles : Paco
Aguilar, expédiant de Buenos Aires cette enveloppe bleue portant au dos un timbre représentant un
marteau brisant une croix gammée : « J’ai écrit une lettre à la société hébraïque de Buenos Aires, »
écrit Aguilar en 1939, « pour leur demander, au nom de leur Dieu qu’ils me considèrent comme un
des leurs […] »3 ; il y a Cioran aussi, se vivant désormais comme un « juif d’honneur »4. Il y a la
belle lettre de Rachel Bespaloff à Fondane après la mort de Chestov, faisant de leur amitié
commune pour le penseur russe une communion en soi5. Mais il y a aussi les rencontres
imaginaires, celles qui auraient pu, celles qui auraient dû : ce numéro de la Partisan Review, de
septembre-octobre 1943, où Fondane (« Baudelaire and the Experience of the Abyss ») croise le
jeune Saül Bellow et ses « Notes of a Dangling Man ». L’homme en suspens, dont l’inspiration, dit-
on, puisa chez Kafka et dans la littérature yiddish, et dont l’ironie, le tragi-comique, le caustique
auraient plu à Fondane, le roumain facétieux. Fondane, nous voyons-nous rappelés ici, fut un cœur
battant ; son antiphilosophie, une épine plantée dans le talon des tristes et des résignés.

« Le monde est fini, le voyage commence. »

(Le mal des fantômes, [1996] 2006, p. 126)

Lui qui fut déporté pour n’avoir pas voulu abandonner sa sœur a trouvé au Mémorial, hasard du
calendrier, une autre jeune juive à qui offrir son épaule. C’est Hélène Berr, 23 ans, la jeune
agrégative d’anglais, que la photographie immortalise, front haut, visage de biche qui ne tremble
pas, brune comme par défi, radieuse comme un jour de fiançailles. Et la plume du vieillard qui a
tout vu, tout entendu. Que se racontent-ils, ces deux-là, lui, l’Ulysse juif, et elle, la juive au prénom
grec ? Quels secrets échangent-ils, à l’abri de ces drôles de passants que nous sommes, ces assignés
à résidence, de l’autre côté du miroir ? Quelle indulgence ont-ils pour nous, emmurés dans nos
narrations, malheureux par procuration, tragédiens de luxe ? Vers quel abri dirigent-ils désormais
leur regard ? « […] lorsque j’apprends la mort d’un israélite, » écrivait Hélène, « maintenant je
pense malgré moi : “Il est hors d’atteinte des Allemands” » (Berr, 2008). Fondane lui aussi en
aurait été sûr. Le crime a échoué. La boue ne gravira pas la colline. « On repolira les balances, »
écrivait le poète, « on recoudra nos squelettes » (extrait du manuscrit de Philoctète, 1932b ; cf.
catalogue, p. 59). Le sanctuaire est plus vaste que le Mémorial. Il est inviolable. Lumières éteintes
et portes closes, dans le silence des lieux, les mots dansent. L’infamie, à chaque seconde, manque
sa cible. Aussi longtemps, fragile éternité, que nous ressentons jusqu’au creux des reins, que ces



- 4 / 5 -

morts furent des vivants, des vivants infiniment vivants.

Benjamin Fondane. Poète, essayiste, cinéaste, philosophe. Roumanie, Paris, Auschwitz —
1898-1944, catalogue d’exposition, Paris, Mémorial de la Shoah, 2009.

Bibliographie

Maxime Alexandre, Le juif errant. Le diable et sa grand-mère, Paris, Rougerie, [1946] 1979.

Aharon Appelfeld, L’héritage nu, Paris, Olivier, 2006.

Hélène Berr, Journal, Paris, Tallandier, 2008.

José Corti, Souvenirs désordonnés, Paris, José Corti, 1983.

Benjamin Fondane, « Vision de la Palestine », traduit du roumain par Carmen Ozsi, in Continuum, vol.
4, [1919] 2006, pp. 30-31.

—, Images et livres de France, traduit du roumain par Odile Serre, Paris, Paris-Méditerranée, [1922]
2002.

—, La confession d’un candélabre de L. Zissu, traduit du roumain et précédé d’une préface de
Benjamin Fondane, Paris, Picart, 1928.

—, Constantin Brancusi, Saint-Clément-de-Rivière, Fata Morgana, [1929] 1995.

—, Le festin de Balthazar, Saint-Nazaire, Arcane 17, [1932] 1985.

—, Philoctète, manuscrit inédit, Bibliothèque Jacques Doucet, 1932.

—, Rimbaud le voyou, Bruxelles, Complexe, [1933] 1990.

—, Ulysse, Bruxelles, Cahiers du Journal des Poètes, 1933.

—, L’écrivain devant la révolution. Discours non prononcé au Congrès international des écrivains de
Paris, Paris, Paris-Méditerranée, [1935] 1997

—, « Léon Chestov, à la recherche du judaïsme perdu » in Revue juive de Genève, n°IV, 1936.

—, La conscience malheureuse, Paris, Plasma, [1936] 1979.

—, Titanic, Bruxelles, Cahiers du Journal des Poètes, 1937.

—, Faux traité d’esthétique. Essai sur la crise de réalité, Paris, Plasma, [1938] 1980.

—, « Baudelaire and the Experience of the Abyss » in Partisan Review, vol. 10, nº5, septembre-octobre
1943, pp. 410-420.

—, Baudelaire et l’expérience du gouffre, Bruxelles, Complexe, [1947] 1994.

—, L’Exode : super flumina Babylonis, préface de Claude Sernet, Ambly, Fenêtre ardente, 1965.

—, Rencontres avec Léon Chestov, Paris, Plasma, 1982



- 5 / 5 -

—, Le lundi existentiel, Paris, Rocher, 1990

—, Au seuil de l’Inde, Saint-Clément-de-Rivière, Fata Morgana, 1994.

—, Le voyageur n’a pas fini de voyager, Paris, Paris-Méditerranée, 1996.

—, Le mal des fantômes, Paris, Non Lieu/Verdier, [1996] 2006.

—, Correspondance de Benjamin et Geneviève Fondane avec Jacques et Raïssa Maritain, Paris, Paris-
Méditerranée, 1997.

—, L’être et la connaissance. Essai sur Lupasco, Paris, Paris-Méditerranée, 1998.

— [Fundoianu], Iudaism si elenism, Bucarest, Hasefer, 1999.

L’Honneur des poètes, Paris, Minuit, 1944.

Note
1 Nous remercions Monique Jutrin, membre du Commissariat scientifique de l’exposition, qui a accepté
de relire ce texte avant sa publication.
2 Ces citations sont extraites des panneaux de l’exposition. Elles n’ont pas été reprises dans le
catalogue.
3 Sur Aguilar, voir dans le catalogue de l’exposition, pages 64, 69, 70-71 et 100, et dans Le voyageur
n’a pas fini de voyager (1996).
4 Sur Cioran, voir dans le catalogue de l’exposition, pages 11, 100, 105 et 111.
5 Lettre envoyée de La Moubra, Montana (Valais, Suisse) le 7 janvier 1939, conservée dans la
collection de Michel Carassou, Paris. Cette lettre est reproduite dans le catalogue de l’exposition, p. 91.
Voir également dans Le voyageur n’a pas fini de voyager (1996).

Article mis en ligne le lundi 6 septembre 2010 à 00:00 –

Pour faire référence à cet article :
Julia David, »Benjamin Fondane au Mémorial de la Shoah. », EspacesTemps.net, Publications,
06.09.2010
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/

© EspacesTemps.net. All rights reserved. Reproduction without the journal’s consent prohibited.
Quotation of excerpts authorized within the limits of the law.

https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/#bodyftn1
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/#bodyftn2
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/#bodyftn3
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/#bodyftn4
https://www.espacestemps.net/articles/benjamin-fondane-au-memorial-de-la-shoah/#bodyftn5

	Espacestemps.net
	Benjamin Fondane au Mémorial de la Shoah.


